

المملكة الأربنية الهاشمية رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية (Y+11/1/1YE1)

410,14

عبد الواحد، صالح طه

كيف تواجه الفتن: الموقف الشرعي من الفتن عامة ومن فتنة المظاهرات والخروج على ولاة الأمر خاصة / صالح طه عبد الواحد.- عمان: المعد، ٢٠١٤ (٤٢٤) ص.

ر.إ: (۲۰۱٤/٤/۱۷٤۱).

المواصفات: /الوعظ والأرشاد//الثقافة الإسلامية//الأحوال الإجتماعية/ يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مصنفه ولا يعبّر هذا المصنف

عن رأي دائرة المكتبة الوطنية أو أي جهة حكومية أخري.

💠 تم إعداد البيانات الفهرسة والتصنيف الأولية من قبل دائرة المكتبة الوطنية

جَمِيتُ كُوْفُونِ رَكِفُوكَ، الطنعة الأولجث 1247ه

الأردن - عمّان - ت : ۷۹۸۷۸۱۹۹۱. - حبّوال : ۲۶۲،۲۶۲ . ۹۹۲۷۹۵۲۰. .

الموقع الإلكتروني: www.abuislam.net

الموزّعون الأريدن - عمَّان - الدَّارالأثرَيْم - ت : ٢٩٥٩٤٣٤٥٦. جمهورية مصرالعربية :

الرِّي لِينَ : ١٠٤ ١٩٦٠ ١٥٦٠ . - القَاهِرَة : ٢٠١١٦٨٩٩١٠٠ - فايكن : ٢٧٠٢٢٦٦٣٣٦٧٨ .

A CONTRACTOR OF THE PROPERTY O

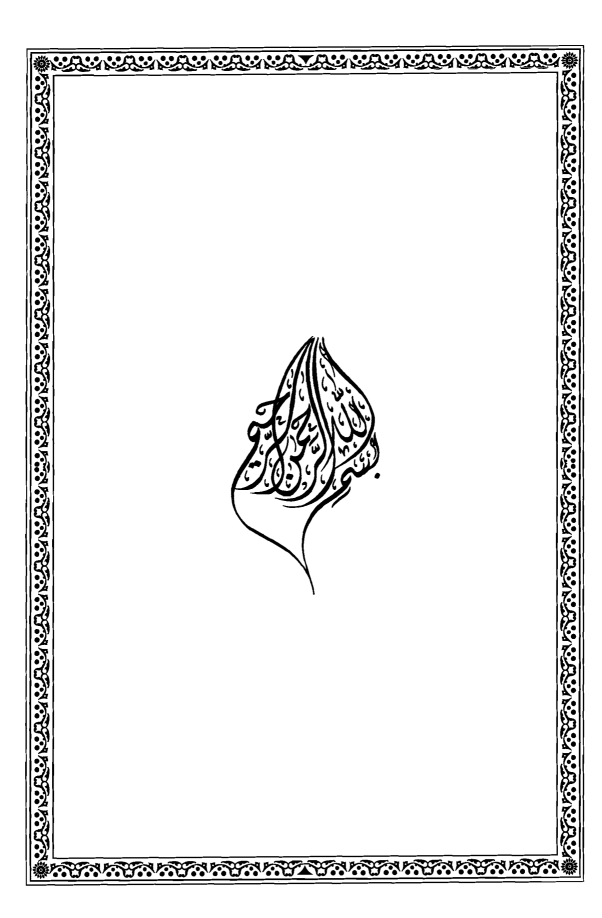


المَوْقِفُ لِيَرْعِيُّ مِهُ لِفِينِ عَامَّةً ، وَمِهْ فِينَةِ الْمُظَا هِرَاتِ وَلِيَّفِيراتِ وَالاغِيبَا لَاتِ وَالْجِروجِ عَلَىٰ وُلَّاهِ ٱلْأَمْرِخَاصَّةً

> ڪ ليٺ "أبوإسٽ لام" صل كي بن طرع بيٽ الواحد

إِمَّامُ وَخَطِيبُ مَسْجِدِ إِبْرَا هِيْمُ الْجَاجُ جَسِيَنَ الأَرْدُن ۔ عَمَّان





إهـدي كتـابي هـذا لجميع المسلمين عامـة:
حكامـاً ومحكـومين، وإلى أهـل الأردن الحبيـب
خاصـة، سائلاً المـولى عـز وجـل أن يعفـظ بـلاد
المسلمين من الفتن ما ظهر منها وما بطن.
إنه ولي ذلك والقادر عليه.

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

#### سبب تأليف هذا الكتاب

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، فهذه مجموعة من المحاضرات جمعتها وأعددتها وألقيتها في مسجد إبراهيم الحاج حسن، عان وألقيتها في مسجد إبراهيم الحاج حسن، عان الأردن، وفي دولة الكويت -حفظ الله بلاد المسلمين من كل شرِّ - بدعوة من وزارة الأوقاف الكويتية، وأحببت أن أنشرَها في رسالة ليعمَّ النفع بها خاصة في زمنٍ تموج فيه الفتن موج البحر، سائلاً المولى أن ينفع بها مقروءة ومسموعة، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

ĸĿĸĸĿĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸ



# ڛؽ۫ۺٳڒۺٳٳڿٳٳڿۿؽؽ

#### مقدمة المؤلف

إن الحمد لله نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ باللهِ من شرورِ أنفسِنا ومن سيئاتِ أعمالِنا، من يهده اللهُ فلا مُضلَّ له، ومن يُضلِل فلا هادي له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شَريك له، وأشهدُ أن محمداً عبدُه ورسولُه.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلسَّم مُسَلِمُونَ (آل عمران].

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ يَكُمُ [الأحزاب].

أما بعدُ:

فإن أصدقَ الحديثِ كتابُ الله، وخيرَ الهدي هديُ محمدٍ عَلَيْ وشرَّ الأمورِ محدثاتُها، وكلَّ محدثةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٍ، وكلَّ ضلالةٍ في النار. أُولاً: انطلاقاً من قولِهِ عَلَيْهَ: ﴿إِذَا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ، فَلْيُعْلِمْهُ أَنَّهُ يُحِبُّهُ ﴾ (١).

ومن قولهِ ﷺ: «إذا أحبَّ أحدُكم أَخَاهُ في الله فَلْيُعْلِمْهُ، فإنه أبقى في الألفةِ وأثبتُ في المودةِ» (٢).

ومن قوله ﴿ إِذَا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ صَاحِبَهُ فَلْيَأْتِهِ فِي مَنْزِلِهِ، فَلْيُخْبِرْهُ أَنَّهُ يُحِبَّهُ لله (٣).

وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ فَكَ : (أَنَّ رَجُلاً كَانَ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴾ فَمَرَّ بِهِ رَجُلُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله! إِنِّي لاُحِبُّ هَذَا. فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ: «أَأَعْلَمْتَهُ؟».

قَالَ: لاَ، قَالَ: «أَعْلِمْهُ». فَلَحِقَهُ فَقَالَ: إِنِّي أُحِبُّكَ فِي اللهِ، فَقَالَ: أَحَبَّكَ الَّـذِي أَحْبَبْتَنِي فِيهِ».

• والحبُّ في الله أمرٌ عظيمٌ في الإسلامِ عامةً، وفي زمن الفتن خاصةً، فه و أساسُ الإيمان، بل هو أوثقُ عرى الإيمان، وهو الطريق إلى الجنة.

قال ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲۳۹۲)، والنسائي في «السنن الكبرى» (۹۹۱۳)، وأحمد (٤/ ١٣٠) واللفظ لمه، والبخاري في «الأدب المفرد» (٤٤)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٤٩١)، [«السلسلة الصحيحة» (٤٧١)].

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه ابن أبي الدنيا في «الإخوان» (٦٩)، [«صحيح الجامع» (٢٨٠)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٥/ ١٤٥)، [«صحيح الجامع» (٢٨١)].

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أبو داود (٥١٢٥)، وأحمد (٣/ ١٥٦)، وأبو يعلى (٣٤٤٢)، [«السلسلة الصحيحة» (٤١٨)].

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه مسلم (٥٤)، وابن ماجه(٦٨)، واللفظ لابن ماجه.

وقال عَلَيْكَ: «مَنْ أَحَبَّ فِي اللهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللهِ، وَأَعْطَى للهِ، وَمَنَعَ للهِ، فَقَدِ اللهِ، وَأَعْطَى للهِ، وَمَنَعَ للهِ، فَقَدِ السَّكُمَلَ الإِيمَانَ» (٢٠).

وقولُكَ لأخيك إني أُحبُّكِ في الله خلقٌ كريم من أخلاقِ النبوة فها هو رسولُنا وَقُولُكَ لأخيك إني أُحبُّك » (٣).

أقولُ ذلك لإخواني في زمنٍ اشتدت فيه الفتنُ، فالحبُّ بين كثيرٍ من الناس اليوم - إلا من رحم ربي - إما على الحزبية البغيضة، أو على القومية، أو على المذهبية، فأدى ذلك إلى التفرقة والتناحر والتباغض، الذي أدى إلى البغي الذي دفع أصحابه إلى القتل.

فانطلاقاً من هذه الأدلة: إني أُحبكم في الله.

<sup>(</sup>١) حسن: رواه ابن أبي شيبة (٣٥٤٧٩)، والطيالسي (٧٤٧)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٣٩٣)، والروياني (٤٠٣)، [«صحيح الترغيب» (٣٠٣٠)].

<sup>(</sup>٢) حسن صحيح: رواه أبو داود (٤٦٨١)، والطبراني في «الأوسط» (٩٠٨٣) واللفظ له، [«صحيح الترغيب» (٣٠٢٩)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٢٥٢٢)، والنسائي (١٣٠٣)، أحمد (٥/ ٢٤٤)، وابن خزيمة (٧٥١)، وابن حبان (٢٠٢٠)، [«صحيح الترغيب» (١٥٩٦)].

<sup>(</sup>٤) صحيح لغيره: رواه الترمذي (١٩٥٥)، وأحمد (٣/ ٣٢)، وأبو يعلى (١١٢٢)، والطبراني في «الأوسط» (٤٥٨)]. (٣٥٨٢)، [«صحيح الجامع» (٢٥٤١)].

ومن قوله ﷺ: «لا كَشْكُرُ الله كَنْ لا كَشْكُرُ النَّاسَ»(١).

فأنا أتقدمُ بالشكر لكل من هيأ هذا اللقاء، سائلاً المولى في علاه أن يزيدهم حرصاً على الاهتهام بالدعوة إلى الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، ولا يفوتني أن أشكر رجال الأمن، الذين يسهرون بالليل والنهار على أمن العباد والبلاد، فلا يستطيع المسلمُ أن يعبد ربه حق العبادة إلا في ظل الأمن والأمان.

ثالثاً: وانطلاقاً من قوله ﴿ اللَّهِ اللَّهِ النَّصِيحَةُ » ( ' ).

فأنصحُ نفسي وإخواني في الله، وأُذَكرُ نفسي وإخواني بقضيةٍ من أخطرِ وأهـمٌّ القضايا ألا وهي: موقفُ المؤمن من الفتن.

وهذا اللقاءُ سيكونُ تحت عنوان:

## كيف تُواجِهُ الفتن؟؟

المؤمنُ يواجهُ الفِتَنَ بأمورٍ مأخوذة من الكتاب والسنة وهي:

الأمر الأول: تعريف الفتن في اللغة والشرع.

الأمر ا**لثا**ني: أنواع الفتن.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٤٨١١)، والترمذي (١٩٥٤)، وأحمد (٢/ ٢٩٥)، [«صحيح الترغيب» (٩٧٣)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٥).

الأمر الثالث: أسباب الفتن.

الأمر الرابع: معرفة نعمة الأمن في المجتمع.

الأمر الخامس: معرفة أسباب ذهاب الأمن، وأسباب حصوله ووجوده.

الأمر السادس: خطر البدعة والمبتدعة.

الأمرُ السابع: خطر العصبية الحزبية.

الأمر الثامن: الفهم الصحيح لأسباب العز والنصر والتمكين والجهاد يحفظ المؤمن من الفتن.

الأمر التاسع: معرفة حرمة الدماء في الإسلام.

الأمر العاشر: المنهج الشرعي المنضبط بالكتاب والسنة في التعامل مع الفتن.

الأمر الحادي عشر: أن العلماءَ هم وَرَثةُ الأنبياء، وهم الدعاة إلى الله على بـصيرة، وهم المرجع عند نزول الفتن.

الأمر الثاني عشر: معرفة شبهات المجيزين للمظاهرات والتفجيرات والاغتيالات، والخروج على ولاة الأمر، والرد عليها.

خاتمة الكتاب: بشرى النبي على المحافظين على الأمن في بلاد المسلمين بسعادة الدنيا والآخرة.

سائلاً المولى في علاه أن يحفظنا ويحفظ بلاد المسلمين من الفتن ما ظهر منها وما بطن، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وكتبه

أبو إسلام "

صالح بن طه عبدالواحد

۱۵ من جمادى الآخرة لعام ۱۶۳۵ هـ
الموافق ۱۰ نيسان لعام ۲۰۱۶

وَفَحُ معِي الْارْبَعِي الْمُجْتَّرِي الْبِيكِيّ الْاِدْرَى الْاِدِوْرَى مِي www.moswarat.com

# الأمر الأول تعريف الفتن في اللغة والشرع

حتى تواجه الفتن أيها المسلم فلا بد من أن تكونَ على علم بالعلاقة بينَ معنى الفتنة في اللغة وفي الشرع.

## أولاً: الفتنة في لغة العرب:

الفتنةُ في اللسان العربي تُطلقُ ويُرادُ بها عددٌ من المعاني منها: الابتلاء، الإحراق بالنار، اختلاف الناس بالآراء، الفضيحة، العذاب، القتل.

وهذه المعاني كُلُّها تندرج تحت المعنى الأول ألا وهو: الابتلاء.

## ثانياً: الفتنة في القرآن الكريم:

وردت الفتنة في القرآن الكريم في ستة وخمسينَ موضعاً، كُلُّها تـدور حـول: الابتلاء والاختبار، وكثرة ورودها في القرآن الكريم يـدلُّ عـلى خطرها، وشـدة تأثيرها على الأفرادِ والأُسر، والجهاعات.

## ثالثاً: الفتنة في السنة المطهرة:

تضافرت الأحاديث الكثيرة في سنة النبي الكريم عليه أفضل الصلاة، وأتم التسليم، على حدوث الفتن في واقع الأمة الإسلامية في آخر الزمان، وكلها تدور حول معنى واحدٍ ألا وهو: الابتلاء، سواء كان هذا الابتلاء بالقتل، كما ثبت في

أو كان ذلك الابتلاء بقلة العلم وفشو الجهل، كما ثبت في الصحيحين من حديث الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري وفيك أن النبي المسلم قال: «إِنَّ بَيْنَ يَكِي السَّاعَةِ آيَّامًا يُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ وَيَنْزِلُ فِيهَا الْجَهْلُ»(").

أو كان ذلك الابتلاء بالصدعن الدين، كما ثبت في صحيح الإمام البخاري رحمه الله تعالى من حديث الصحابي الجليل حذيفة بن اليمان والنبي النبي الشيان النبي الشيان (مُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا» (٣).

وجذا تكون السنةُ المطهرةُ دليلاً مؤكّداً للمعنى اللغويِّ الجامعِ للفتنة وهو الابتلاءُ.

فالمتأملُ في معنى «الفتنة» في اللغة العربية، وفي كتاب الله، وفي السنةِ النبويةِ المطهرةِ، يجدُ أنها تدورُ حولَ معنى واحدٍ وهو «الابتلاء».

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠٣٧)، ومسلم (١٥٧) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٦٤)، ومسلم (٢٦٧٢).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٨٤)، ومسلم (١٨٤٧).

# الأمر الثاني أنواعُ الفتن

ولن تستطيع أيها المسلم مواجهة الفتن إلا أنْ تكونَ على علم بأنواعها. وأنواعُ الفتن كثيرةٌ جداً، كفتنةِ المالِ، وفتنةِ الأولاد، وفتنةِ النساءِ، وفتنةِ الدنيا... وغيرها.

ولكني سأقتصرُ على ذكرِ الفتنِ التي تعيشُها الأمةُ اليومَ ومنها:

## أولاً: فتنةُ التكفير:

وهي تكفيرُ المسلمِ الذي يقولُ لا إلهَ إلا اللهُ بارتكابهِ للكبيرة، وهذا هو منهجُ الخوارج والتكفيريين، وهو منهجٌ منحرفٌ، وعقيدةٌ فاسدة، والذي يكفِّرُ المسلمَ بذنبِ الكبيرة الذي هو دونَ الشركِ والكفرِ يقعُ في مصيبتين:

المصيبةُ الأولى: أنه يستحلُّ دَمَهُ، وهذا حرامٌ.

يقول عُكْنَى : «كُلُّ الْـمُسْلِمِ عَلَى الْـمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (١).

ويقول عُلَيًّا: «أَيُّهَا رَجُلٍ قَالَ لأَخِيهِ: يَا كَافِرُ! فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا » (٢).

المصيبةُ الثانية: أنهُ حكمَ على المسلمِ بالخلودِ في النارِ، وهذا من أعظم البغي.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦١٠٤).

وفتنةُ التكفير تنتشرُ بين الشبابِ اليومَ في بلادِ المسلمين، وهذه رسالةٌ أوَجهُها إلى أصحابِ هذا الفكرِ المنحرفِ فيها تذكيرٌ وتحذيرٌ، ليهلِك من هلك عن بينة، ويحيى من حيَّ عن بينة، ولعلَّ اللهَ أن يُطفئَ فتنتهم التي أذهبتِ الأمنَ والأمانَ في كثيرٍ من بلاد المسلمين.

أولاً: افتولُ لهم: إنَّ مرتكبَ الكبيرة لوكان كافرًا لكان حكمُه حكمَ غيره ممن كفرَ بعد إيمانه.

وحكمُ المرتَدِّ في الإسلام القتلُ:

لقوله ﴿ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه أبو داود (۱۹۰۱)، وابن حبان (۷۱۲)، والبزار (۹٤۱۸)، [«صحیح الجامع» (۵۶۵)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٣٠١٧).

ولقوله ﴿ اللهِ عَكِلُ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُـولُ الله إِلّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالْـمُفَارِقُ لِدِينِهِ التَّارِكُ لِلْجَهَاعَةِ » (١٠).

فهذان الحديثان وغيرُهما من أدلةِ حُكمِ المرتدِّ تُفيدُ: أنَّ كلَّ من كَفَرَ بعد إيانِهِ فحكمُه القتلُ، لكنَّ نصوصَ الكتابِ والسنةِ والإجماعِ تدلُّ على أنَّ الزانيَ والسارقَ والقاذفَ لا يُقتلُ، بل يُقامُ عليه الحدُّ.

قال تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْاَخِيرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠٠٠ [النور].

وفي شاربِ الخمر: عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ اللهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَى اللهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيُّ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَرَسُولَه اللهُ عَرْسُولَه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَرْسُولَه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَرْسُولَه اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْسُولُه اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

فقد أمرَ النبيُّ عَلَيْهُ بجلدِ شاربِ الخمر ولم يقتلُه، بل نهى عن لعنه بعينِه، وشهدَ لهذا الرجلِ بحبِّ الله ورسولهِ، مع أنه قد تكرر منه شربُ الخمر عدةَ مرات، ولم

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٧٨٠).

يَحْكُمْ على هذا ولا على السارقِ والزاني بالكفرِ، ولا قَطَعَ الموالاةَ بينهم وبينَ المسلمين، بل كان يستغفرُ لهم ويقول: «لا تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ»(١).

وقد أجمعتِ الأمةُ سلفًا وخلفًا على أن مرتكبَ الكبيرة لا يكْفُرُ كُفرًا يُحُرِجُ منَ الملة بالكلية كما قالت الخوارج.

فثبت يقينًا بالكتابِ والسنةِ وإجماعِ الأمة أن مرتكبَ الكبيرة غيرُ كافرٍ.

## ثانياً: أقولُ لهم: إنَّ الله سبحانه وتعالى سمَّى أهلَ الكبائر مؤمنينَ مع ارتكابِهم لها.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيِّ الْحُرِّ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدِ فَيَ اللَّهِ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدِ وَالْعَبْدُ وَالْعَالَ وَالْعَبْدُ وَالْعَلَالُ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَالَ وَالْعَلَالُ وَالْعَبْدُ وَالْعَلَالُ وَالْعَبْدُ وَالْعَلَالَ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْعَلَالُ وَالْعَبْدُ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالُ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَالْعَالَ وَالْعَالَالَالْعَالَ وَالْعَالَالَ وَالْعَالَالَالْعَالَالَالْعَالِقَالَالْعَالَالَ وَالْعَلَالَ وَالْعَلَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالْعَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالَالْعَالَالَالْعَالِقَالَالْعَالَالَالَالْعَالَالَالْعَالَالَالَالَالْعَالِقَالَالَالَالْعَالَالَالَالْعَالَالَالَالْعَالِلْلِلْعَالَالَالْعَالِقَالِمُ وَالْعَلَالِمُ وَالْعَلَالَالِمُ وَالْعَلَالَالْعَلَالَالَالْعَالَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالَالْعَلَالَالَالْعَلَالَالَالْعَلَالَالْعَلَالِلْعَالِلْعَالِلْعَلَالِمُ وَالْعَلَالَالَّالَالَالْعَلَالَالِلْعَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالَالَالْعَلَالَالَّالَالَالَالْعَالِلْعَلَالَالَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالْعَلَالَالُولُلْ

فلم يُخرِج الله تعالى في هذه الآيةِ القاتلَ من الذين آمنوا، بـلْ جعلَـهُ أخـاً لـولِيِّ القصاص، والمرادُ أُخُوَّةُ الدين بلا ريب.

وقال تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِهَ نَانِ مِنَ الْمُوْمِنِينَ اَقْنَتُلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِلَىٰ آمْرِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ إِحْدَنهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِى تَبْعِى حَتَى تَفِىءَ إِلَىٰ آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللَّهُ لَعَدُ اللَّهُ لَعَلَّمُ أَنَّ اللَّهُ لَعَلَّمُ وَاللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَّا اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى مُعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى الْمُؤْمِنَ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى الْمُؤْمِنَ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى الْعَلَامُ وَاللَّهُ لَعَلَى الْعَلَالُهُ لَعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَالِمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَالَةُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللْعَلِيْكُوالِ اللَّهُ الْعَلَامُ اللْعُلُولُولُولُواللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللْعُوالِمُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ

قال ابنُ كثير رحمه الله: فسمَّاهمْ مؤمنين مع الاقتتال، وبهذا استدلَّ البخاريُّ وغيرُه على أنه لا يُخْرَجُ عن الإيهان بالمعصية وإن عظُمَتْ، لا كها يقوله الخوارجُ ومَنْ تابعهم من المعتزلةِ ونحوِهم (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٧٨١).

<sup>(</sup>۲) «تفسير ابن كثير» (۷/ ۳۷٤).

ثَالثًا: أقولُ لهم: ثبتَ بالأدلةِ مِنَ الكتابِ والسنةِ أن العاصيَ له حسناتٌ تمحو سيئاتِهِ، فلوكان كافراً لحبطت أعمالُهُ الصالحة.

ومن هذه الأدلة:

١ - قولُه ﴿ إِنَّهُ لَا اللَّهُ عَنْدَهُ مَظْلَمَةٌ لأَخِيهِ فَلْيَتَحَلَّلْهُ مِنْهَا، فَإِنَّهُ لَيْسَ ثَمَّ دِينَارٌ،
 وَلاَ دِرْهَمٌ، مِنْ قَبْلِ أَنْ يُؤْخَذَ لأَخِيهِ مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِلَا مِنْ سَيِّنَاتِ أَخِيهِ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ (۱).

فثبتَ أن الظالم يكونُ له حسناتٌ يستوفي المظلومُ منها حقَّهُ.

٢ - وقولُه ﴿ أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟ قَالُوا: الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيامٍ وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَقَذَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا، فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ، فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ » (٢). فدلً على أنه في حال إساءته يعملُ حسناتٍ تمحو سيئاتِه (٣).

ولذلك فعقيدة أهلِ السنةِ والجماعةِ في العصاة وأهل الكبائر هي:

(ولا نكفرُ أحدًا من أهلِ القبلةِ بذنبٍ ما لم يستحلَّهُ، ولا نقول: لا يضرُّ مع الإيهانِ ذنبٌ لمن عملهُ، ونرجو للمحسنين من المؤمنين أن يعفو عنهم ويُدْخِلَهُمُ الجنة برحمته، ولا نأمنُ عليهم، ولا نشهدُ لهم بالجنة، ونستغفرُ لمسيئهم، ونخافُ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٥٣٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨١).

<sup>(</sup>٣) «شرح العقيدة الطحاوية» (ص٣٢٣).

عليهم ولا نُقَنِّطهُمُ)(١).

## ثانياً: فتنةُ المرج (القتل).

قال ﴿ إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ لَمَرْجًا » قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! مَا الْهَرْجُ؟ قَالَ: «الْقَتْلُ، لَيْسَ بِقَتْلِ الْـمُشْرِكِينَ، وَلَكِنْ يَقْتُلُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا، حَتَّى يَقْتُلَ الرَّجُلُ جَارَهُ، وَابْنَ عَمِّهِ » (٢).

وقال ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ؛ لَيَأْتِيَنَّ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لاَ يَدْرِي الْقَاتِلُ فِي أَيِّ شَيْءٍ قُتِلَ» (٣).

# ثالثاً: فتنةُ اختلاطِ المفاهيم، وانقلابِ الموازين:

قال ﴿ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسِ سَنَوَاتٌ خَدَّاعَاتُ، يُصَدَّقُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْأَمِينُ، وَيُنْطِقُ فِيهَا الْخَائِنُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الْأَمِينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا الرُّويْبِضَةُ » وَيَنْطِقُ فِيهَا الرُّويْبِضَةُ » وَمَا الرُّويْبِضَةُ ؟ قَالَ: «الرَّجُلُ التَّافِهُ يتكلمُ فِي أَمْرِ الْعَامَّةِ » (٤٠).

# رابعاً: فتنةُ دعاةِ الضلالةِ وأئمةِ البدعِ.

فها هو حذيفةُ بنُ اليهانِ عَلِيْتُ أعلمُ الصحابةِ بالفتن التي تنزلُ بالأمة إلى قيام الساعة.

<sup>(</sup>١) «تخريج العقيدة الطحاوية» (ص ٦٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٩٥٩) واللفظ له، وأحمد (٤/٢٠٤)، [«السلسلة الصحيحة» (١٦٨٢)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٩٠٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه ابن ماجه (٢٠٣٦)، وأحمد (٢/ ٢٩١)، والحاكم (٨٤٣٩)، [«السلسلة الصحيحة» (١٨٨٧)].

يقول حذيفةُ علين : (وَاللهِ! إِنِّي لأَعْلَمُ النَّاسِ بِكُلِّ فِتْنَةٍ هِي كَائِنَةٌ فِيهَا بَيْنِي وَبَيْنَ السَّاعَةِ)(١).

عرفتُ الـشرَّ لا للـشرِّ ولكـن لتوقيه فمن لم يعرفِ الشرَّ من الخيرِ يقعْ فيه

• وها هو حذيفةُ علين يسأل، ورسولُ الله عُمَّاتُ يُجيبُ:

- يقولُ حذيفةُ وَاللَّهِ عَنْ الشَّرِّ مَحَافَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ عَنْ الْـخيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنْ الشَّرِّ مَحَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي.

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا الله بِهَذَا الْـخيْرِ فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْـخيْرِ شَرُّ؟

قَالَ: «نَعَمْ».

فَقُلْتُ: هَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟

قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ».

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٨٩١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أحمد (٥/ ٣٩٩)، [«محققو المسند»].

<sup>(</sup>٣) هو الشاعر أبو فراس الحمداني.

قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟

قَالَ: «قَوْمٌ يَسْتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنتِّي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»

فَقُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ هذا الْـخيْرِ مِنْ شَرٍّ؟

قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا؟».

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! صِفْهُمْ لَنَا!

قَالَ: «هم مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا».

قُلْتُ: فها تأمرُني إن أدركني ذلك؟

قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ؟».

قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَمُّمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ.

قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ عَلَى أَصْلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدْرِكَكَ الْموْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ»)(١).

• في هذا الحديثِ يُشَخِّصُ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ الداءَ الذي سيصيبُ الأمةَ مِنْ بعدِهِ، ويصفُ للأمةِ الدواءَ لِيهلِكَ مَنْ هَلَكَ عن بينةٍ ويحيى من حَيَّ عن بينةٍ.

• أما الداءُ فهو:

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧)، واللفظ له.

### أولاً: البدعُ.

- قال ﷺ لحذيفةَ في تفسيرِ الدَّخَنِ: «قَوْمٌ يَسْتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَّتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَوْمٌ يَسْتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَّتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَوْمُ يَسْتَنُونَ بِغَيْرِ سُنَّتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ

وهذا هـو أصـلُ الـداءِ وجَـذرُ الـبلاءِ، إنـه انحـرافٌ عـن الـسنةِ في المـنهجِ، وانصرافٌ عن السَّمْتِ النبويِّ في السلوكِ والعملِ.

وبهذا يتضحُ أنَّ الدخنَ الذي شابَ الخيرَ فكدَّرَ معينَهُ، وغيَّرَ رِواءَهُ هـو البـدعُ التي أطَلَّتْ برؤوسِها من أوكارِ المعتزلةِ والصوفيةِ والخوارجِ والمرجئةِ والـروافض، منذُ قرونِ ابتغاءَ الفتنةِ، فأَمعنَتْ في الإسلامِ تحريفاً وانتحالاً وتأويلاً، فلم يبقَ منَ القرآنِ إلا رسمُه، ومِنَ الإسلامِ إلا اسمُه، ومنَ التعبدِ إلا جسمُه. ومنه يتضحُ أنَّ أمرَ البدع خطيرٌ؛ لأنها تُفسِدُ القلوبَ والأديانَ، بينها الأَعداءُ يفسدونَ الأبدانَ.

ولذلك جاءَ الإسلامُ يأمرُ بالاتباعِ وينهى عن الابتداعِ.

فقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْدَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الأنعام].

وقال ﴿ الله عَلَيْكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِى وَسُنَّةِ الْخَلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْسَمْدِيِّينَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ الرَّاشِدِينَ الْسَمْدِيِّينَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ الرَّاشِدِينَ السَّمَادِيِّينَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ الرَّاشِدِينَ الْسُمُودِ فَإِنَّ كُلَّ اللهَ اللهِ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۰۷۶)، والترمذي (۲۲۷۱)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (٤/ ١٢٦)، واللفظ للبيهقي في «السنن الكبري» (١١٤/١٠)، [«صحيح الترغيب» (٣٧)].

#### ثانياً: دعاةُ الضلالة:

قال عَنْ اللهِ عَلَى أَبْوَابِ عَن الشّرِ الذي بعدَ الخيرِ: «دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا».

وهؤلاء أخطرُ على دينِ الأمةِ منَ السرطانِ على الأبدان، ولذلك قال حذيفةُ: يا رسولَ الله! صِفهم لنا.

قَالَ عَلَيْكَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا».

أي: همْ في الظاهرِ على ملتِنا، وفي الباطنِ مخالفونَ ترى أحدَهم في الظاهر في صورةِ إنسِ ولكنْ في الباطنِ قلبُ شيطانٍ.

ولذلك قال المُثَنَّ في رواية مسلم: «وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُثْمَانِ إِنْسٍ»(۱).

• أما الدواءُ الذي وصفهُ النبيُّ عَلَيْ للأمةِ إذا ظهرَتْ فيها البدعُ ودعاةُ الضلالةِ فهو: التمسكُ بسنةِ النبيِّ عَلَيْ وأصحابِهِ، واعتزالُ تِلكَ الفِرقِ كُلِّها.

ولذلكَ قالَ حذيفةُ: فما تأمرُني إن أدركني ذلكَ يا رسولَ الله؟!

قال عَالَيْكُ : « تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ».

قال حذيفةُ: فإنْ لم يكُنْ لَمُّمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ.

قَالَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدْرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ».

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

فإذا أَخذَتِ الأمةُ بهذا الدواءِ النافعِ منْ رسولِ اللهِ عَلَيْ تَحَقَّفَتْ لها بشرى النبيِّ عَلَيْ التي يخبرُنا بها حذيفةُ بنُ اليهان عِينتُ وهي:

قالَ حذيفةُ وَلَيْكُمْ مَا شَاءَ الله وَلَيْ الله عَلَيْ النّبُوّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ الله أَنْ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعُهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلاَفَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النّبُوَّةِ، فَتَكُونُ مَا شَاءَ الله أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيَكُونُ مَا شَاءَ الله أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيكُونُ مَا شَاءَ الله أَنْ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِياً فَتَكُونُ مَا مَا شَاءَ الله أَنْ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِياً فَتَكُونُ مَا شَاءَ الله أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِياً فَتَكُونُ مَا شَاءَ الله أَنْ تَكُونَ مُلْكًا جَبْرِياً فَتَكُونُ مَا النّبُوّةِ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلاَفَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النّبُوّةِ، ثُمَّ سَكَتٍ» (١).

والخلافة على منهاج النبوة التي وردت في الحديث، فقد أقامها الصحابة الكرام بيضه، وأما الخلافة التي هي على منهاج النبوة والتي بشر بها النبي والكرام بعد فإما أن يقوم الصحابة من قبورهم ليقيموها لنا وهذا مستحيل، وإما أن ترجع الأمة إلى ما كان عليه النبي والصحابة والصحابة الكرام.

وأظنُّ أن هذا هو المقصود من الحديث، ولا يمكنُ للأمةِ أن ترجعَ إلى ما كانَ عليه النبيُّ والصحابةُ والله على منهاج النبوة، لا بالمظاهرات والاعتصامات والشعارات.

# خامساً: فتنةُ المظاهراتِ والخروجِ على ولاةِ الأمر

لا يخفى على كُلِّ مسلمٍ ما ابتُليت به بلادُ المسلمينَ من فتنةِ المظاهراتِ والاعتصاماتِ والخروجِ على ولاةِ الأمرِ المسلمين، وما جرَّ ذلك على المسلمين من

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أحمد (٤/ ٢٣٧)، والبزار (٢٧٩٦)، [«السلسلة الصحيحة» (٥)].

ويلاتٍ ودمارٍ وهللاك، كالقتلِ وغيابِ الأمنِ والسرقةِ والاغتصابِ ودمارِ الاقتصادِ، وغيرِها مما لا يخفى على عاقل.

فها النجاةُ من هذه الفتن -فتن المظاهرات والخروج على ولاق الأمرِ-؟ النجاةُ من هذه الفتنِ تكون بـ:

## أولاً: معرفةُ المصلح من المفسدِ.

الإصلاحُ نقيضُ الإفسادِ، والمصلحُ نقيضُ المفسدِ، والله -عز وجل- يعلمُ المفسدَ من المصلح، قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحُ ﴾ [البقرة: ٢٢٠]، وقال تعالى: ﴿وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اله

ولذلك عندما ادعى المنافقون أنهم من المصلحين كذّبهم الله -عز وجل-وفضحهم، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓ ا إِنَّمَا نَحْنُ مُصَلِحُونَ ﴿ اللَّهُ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَاكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

وَالله -عز وجل- يُحبُّ المصلحينَ ولا يحبُّ المفسدين، ويُحبُّ الإصلاحَ ولا يحبُّ الفساد.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴿ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّا ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ الْآلِكِ القصص]. وقال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعَالُهَ اللَّاذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَوْبَةُ لِلْمُنْقِينَ ﴿ ثَنْ ﴾ [القصص].

وقال تعالى: ﴿وَأَللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ۞ ﴾ [البقرة].

وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ١٠٠ ﴾ [المائدة].

والله -عز وجل- يُنْجي المصلحينَ ويُهلك المفسدينَ، قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَاكَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُوا بِقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنِجَيْنَا مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُوا بِقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّنَ أَنِجَيْنَا مِنْهُمُ وَاتَّتَهَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتُرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ اللهُ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مِنْهُمُ وَاتَّهُمُ المُعْلَمُ وَاهْلُهُمَا مُصْلِحُونَ اللهُ إِلَى اللهُ المودا.

### ومن الأمثلة على هلاك المفسدين:

١ - فرعون كان من المفسدين في الأرض فأهَلكَهُ الله ومن معه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمُ وَيَعْرَبُ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمُ وَيَسْتَخِي عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعَا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ أَلِنَهُ رَكَانَ مِنَ ٱلمُفْسِدِينَ اللهِ القصص].

فانظروا كيف أهلكهُ الله -عز وجل-، قال تعالى: ﴿ فَأَخَلَدْنَكُهُ وَجُمْنُودَهُ, فَانْظُرُوا كَيْفُ أَهُلُوا لَكُونُهُ وَجُمُنُودَهُ, فَنَائِذُنَهُمْ فِي ٱلْمِيرِ فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَلِقِبَهُ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَلِقِبَهُ ٱلظّلْلِمِينَ ﴿ فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَلِقِبَهُ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَلِقِبَهُ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ [القصص].

٢- قارون كان من المفسدين في الأرض فأهلكه الله تعالى: ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَكُ مِن الْمُكُونِ مَا إِنَّ مَفَاعِحَهُ, لَنَنُو أُ بِالْمُصْبَةِ أُولِي الْقُوقِ إِذْ قَالَ فَوْمِمُوسَى فَبَعَى عَلَيْهِم وَ الْمَنْكُ مِن الْمُكُونِ مَا إِنَّ مَفَاعِحَهُ, لَنَنُو أُ بِالْمُصْبَةِ أُولِي الْقُوقِ إِذْ قَالَ لَهُ فَوْمُهُ لَا تَقْرَحِ إِنَّ اللهُ لا يُعِبُ الْفَرِحِينَ ﴿ وَالْمَا اللهُ اللهُ الدَّارَ الْآلَافِ مِنَ اللهُ الدَّارَ الْآلَافِ مِن اللهُ الل

فانظروا كيف أهلكه الله -عز وجل-: ﴿ فَعَسَفْنَا بِهِ - وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِتَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [القصص].

٣- قوم عادٍ وثمودَ، أفسدوا في الأرض فأهلكهم الله، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ مَثُلُهَا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ مَثُلُهَا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ أَلَمْ تَرَكُفُوهُ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِٱلْوَادِ ﴿ وَوْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴿ أَالَيْنَ طَعَوا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ اللَّهُ مَرْضَادِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴿ أَلَ إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ مَلَا اللهُ مَرَالًا اللهُ اللهِ اللهُ الله

ومن رحمة الله بعبادهِ أن أمرهم بالإصلاح وحذّرهم ونهاهم عن الفساد.

قال تعالى: ﴿ وَأَصْلِحْ وَلَا تَنَّبِعْ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ الْأَعْرَافِ].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِّدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [الأعراف: ٨٥].

وقال تعالى: ﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ [الأنفال:١].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُو ۗ [الحُجُرات:١٠].

ومن رحمته سبحانه بعباده أنْ أرسلَ رسلَهُ للإصلاح وليحذروا الناس من الإفساد.

فهذا شعيبٌ عليه عليه يقول لقومه: ﴿ فَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَاتَ وَلَا بَنْخَسُواْ الْكَاسَ أَشْيَآءَهُم وَلَا نُفْسِدُوا فِ ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِهَا ۚ ذَالِكُم خَيْرٌ النَّاسَ أَشْيَآءَهُم وَلَا نُفْسِدُوا فِ ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِهَا ۚ ذَالِكُم خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ آلاعراف].

ويقول لهم أيضاً: ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَ يُتُمْ إِن كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَ مَ عَنْهُ عَنْهُ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَ مَ عَنْهُ عَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَ مَ عَنْهُ عَنْهُ إِلَا مِلْكَ مَا أَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا إِلَّا اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنْبِيبُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنْبِيبُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَنْ أُرِيدُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلَّتُ وَإِلَيْهِ أَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلَّتُ وَإِلَيْهِ أَنْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَكُلَّتُ وَإِلَيْهِ أَنْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلَّتُ وَإِلَيْهِ أَنْ أُرِيدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلَّتُ وَاللَّهُ مَا تُولِيهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلَّاتُ وَإِلَيْهِ أَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَوْلِهُ مَا أَنْهُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

وهـذا موسى الشُّلِي يقـول لأخيـه هـارون: ﴿ آخُلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحَ وَلَاتَنَّبِعُ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ الْأَعْرَافِ].

فرسلُ الله جميعًا ومن سلكَ سبيلَهم يُصلحونَ ويأمرونَ بالإصلاح، ويُحَذِّرونَ الناسَ من الفسادِ والإفسادِ.

وهناكَ من الناس في كُلِّ زمانٍ ومكانٍ، لا أقولُ: إنهم يصطادون في الماءِ العَكِرِ! وإنها أقولُ: إنهم يُعَكِّرونَ الماءَ ليصطادوا فيه، فيخدعون الناسَ بأنهم مصلحون!! وفي الحقيقة هم المفسدون! والله -عز وجل- أخبرنا في كتابه عن هؤلاء لنكونَ منهم على حذر.

قال تعالى: ﴿ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُهُنَ ١٠٠٠ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۖ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ١٠٠٠ وَإِذَا قِيلَ

لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا نَحْنُ مُصَلِحُونَ اللهِ ٱلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ اللهِ اللهِ [البقرة].

وقال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْهِ وَ الْحَرْضِ لِلُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ إِكَ فَي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَذُ الْخِصَامِ ۞ وَإِذَا تَوَلَّى سَكَىٰ فِي الْأَرْضِ لِلُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ إِكَ الْحَرْثَ وَاللَّهُ اللَّهَ أَخَذَتُهُ الْمِحَاةُ أَلْفِكَ الْمَحَرْثَ وَاللَّهَ أَخَذَتُهُ الْمِحَرَةُ بِالْإِشْمِ فَكَ مَا مُحَرَثَ وَاللَّهُ اللَّهَ أَخَذَتُهُ الْمِحَادُ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْمِحَرَّةُ بِالْإِشْمِ فَعَادُ ۞ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ أَخَذَتُهُ الْمِحَرَّةُ بِالْإِشْمِ فَا فَعَسْبُهُ وَلَهِ فَسَالُومِهَادُ ۞ [البقرة].

وانطلاقاً من قوله ﴿ الدِّينُ النَّصِيحَةُ (()، أقولُ للمسلمينَ في كُلِّ مكان حُكَّاماً ومحكومين: الإصلاحُ أنواعٌ، والإفسادُ أيضاً أنواعٌ.

فالدعوةُ إلى الإيمانِ إصلاحٌ في الأرض، وَالدعوةُ إلى الكفرِ إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى الكفرِ إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى الشرك إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى الشرك إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى البدعة إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى البدعة إفسادٌ في الأرض. الدعوةُ إلى الاتحاد والاعتصام إصلاحٌ في الأرض.

الدعوةُ إلى الفرقة والاختلاف إفسادٌ في الأرض.

المحافظةُ على أرواح الآمنين إصلاحٌ في الأرض.

قتلُ الأبرياءِ والتفجيرُ والإرهابُ إفسادٌ في الأرض.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٥٥).

المحافظةُ على الأمنِ في البلاد إصلاحٌ في الأرض.

العبثُ بأمن البلاد إفسادٌ في الأرض.

الأمرُ بالمعروف والنهيُ عن المنكر إصلاحٌ في الأرض.

الأمرُ بالمنكر والنهي عن المعروف إفسادٌ في الأرض.

الطاعاتُ والأعمالُ الصالحة إصلاحٌ في الأرض.

المعاصي والذنوبُ إفسادٌ في الأرض.

والله -عز وجل- يقول: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ [الروم: ٤١].

فمن قال: إن الفساد ظهر في الأرض بها كسبت أيدي ولاة الأمر فقط، فقد جار جار وظلم، ومن قال: إن الفساد ظهر بها كسبت أيدي الرعية فقط، فقد جار وظلم أيضاً، فالفساد إذا ظهر في الأرض فيكون بسبب الحاكم والمحكوم، الراعي والرعية، والواجب على الجميع أن يتوبوا إلى الله، الراعي يتقي الله في رعيته، والرعية تتقى الله في راعيها.

فالمطرُ مثلاً إذا تأخرَ في نزولِهِ على الناسِ فهو بسببِ المعاصي والذنوب، فلا يجوزُ لأحدٍ أن يقولَ: إن المطرَ تأخرَ بسبب فسادِ الراعي، ولا يجوزُ أيضاً أن يقولَ إن المطرَ تأخر بسبب فساد الرعية، وإنها يتأخرُ المطرُ بسببِ الفسادِ من الجميع، فإذا رجعوا جميعاً إلى الله -عز وجل- بالإيهانِ الصادقِ والعملِ الصالحِ والتوبةِ النصوح نزلت عليهم البركاتُ من السهاء والأرض، وعاشوا في أمنٍ وأمان.

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰٓ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَنكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَي

## ثانياً: معرفةُ قيمةٍ نعمةِ الأمنِ للبلادِ والعباد:

قال تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ الْجَعَلُ هَذَا بَلَدًا عَامِنَا وَٱرْزُقُ أَهْلَهُ رَمِنَ اللهُ وَالْمَا وَالْمُؤْمِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَالْمُؤْمِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

وامتن اللهُ على قريشٍ بنعمةِ الأمن، وأمرَهم أن يشكروه عليها. فقال تعالى: ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ اللهِ إِلَافِهِمْ رِحُلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ اللهِ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَلاَا ٱلْبَيْتِ اللهِ ٱلَّذِي ٱلَّذِي أَطْعَمَهُ مِيْنِجُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْخَوْفٍ اللهِ [فريش].

وقالَ ﷺ: «مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِنًا فِي سِرْبِهِ، مُعَافًى فِي جَسَدِهِ، عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ؛ فَكَأَنْهَا حِيزَتْ لَهُ الدُّنْيَا بِحَذَافِيرِهَا»(١).

<sup>(</sup>١) حسن لغيره: رواه الترمذي (٢٣٤٦)، وابن ماجه (١٤١٤)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٠٠)، [«صحيح الترغيب» (٨٣٣)].

# ثَالثاً: والنجاةُ من فتنة المظاهرات يكون أيضاً بمعرفةٍ حكمِ المظاهراتِ في الإسلام:

وتكونُ النجاةُ من الفتن بمعرفة المسلمِ لحكم المظاهراتِ في الإسلام التي ابتُليت بها بلادُ المسلمين اليوم.

قال الشيخُ عبدُ المالكِ رمضاني -حفظه الله- في كتابه «حكم المظاهرات»:

[إنَّ أهلَ العلم يُحِسُّونَ بالحالةِ المترديةِ التي تعيشُها كثيرٌ من البلدانِ المسلمةِ، ولا أقولُ كما يقولُ النظرُ الحركيُّ القاصرُ: مما تعانيه من فساد في جانبِ النساءِ والمالِ، فهذا أكثرُ المنكراتِ التي يبصرُها الحركيون، ولكن أقول: مما تعانيه من تشجيع للطقوسِ الشركيةِ والقُرَبِ البدعيةِ والجناياتِ الخُلقية، ومن الحرمانِ من أداءِ الحقوقِ وضياع كثيرٍ من العدلِ، وإنَّ أكبادَ المخلصين تتفطُّرُ لذلكَ وتودُّ لو تعودُ العهودُ الزاهرةُ للمسلمينَ، مذكِّرين بسيرة الخلفاءِ الراشدينَ الذين تركوا في ذاكرةِ التاريخ نهاذَجَ لا تُنسى من العدل والعزِّ ورُشْدِ السياسة، مؤكِّدين على أن اللهَ قد وعدَ، ووعدُه لا يُخلَفُ فقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُدَرَىٰٓ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَّكَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَاآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن كُذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ١٠٠ الأعراف]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا ٱلتَّوْرَكَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رَّبِّهِمْ لأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةً مُقْتَصِدَةً وكينيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ الله [المائدة]، وما وعد الله به أهلَ الكتاب قبلنا هو وعدُّ لنا لمن كان جاداً في الإصلاح، صادقاً في التسليم لكلام الله، رافضاً لسننِ التخاذلِ، مؤمِّلاً الخيرَ بتفاؤلٍ، وذلك في الحاكمِ والمحكوم،

أَن يَأْخَذَ كُلُّ منهم بيدِ الآخرِ، مُؤتمَين بالكتابِ العظيمِ، وسنة المعصومِ، موقنين بأنه لا شيءَ من سننِ التغييرِ ينفعُهم إلا ما دلَّتْ عليه شريعتُنا التي جَمَعت فَأَوْعَتْ، رافضين كُلَّ فلسفةٍ تخالفُها ولو تزخرفت.

وعلى الرغم من وضوح طريقِ الأنبياءِ فقد لجأ بعضُ المنتسبين إلى الدعوةِ فيها وَصَفُوا به حكامَهم من الفسادِ إلى مواجهتهم عن طريقِ المظاهراتِ المخترَعة في هذا الزمن؛ وهم عادةً يسلكونها لأنهم لا يملكون الشجاعة الأدبية لمخاطبة المسئولين وجها لوجه، فمنهم من يخافُ بطشَ الدولةِ به لو واجهها على انفرادِ وفي سترٍ كها هو المأمولُ في الناصحين بصدقٍ، فبدلاً من أن ينصحوا لها في سرِّ متحمِّلين في ذلك النتائجَ في سبيلِ الله مها كانت، فإنهم يُؤثرون الصِّياحَ من بعيدٍ، ويشركونَ معهم أعدادَهُمُ الهائلةَ ليحتموا بها، أو يقتسمون معها الغُرْمَ لو كان شمَّ عُرُمٌ، فأينَ هؤلاءِ من قولِ النبيِّ عَلَيْ لما سُئلَ عن أفضلِ الجهادِ: «كَلِمَةُ حَقِّ عِنْدَ سُلُطَانِ جَائِرِ»(۱).

ومنهم من يأمنون بطشهم لكنهم يخشَوْنَ أن تخونَهم الصراحةُ عند اللقاءِ، مع أنهم يُزمجرون من بُعدٍ زمجرةَ الأسدِ الهصورِ، وقد عَرَفْنا مِن هذا النوعِ ما لا يُحصى، وَمما زَهَدنا في تصديقِهم ادعاءُ الجهادِ والاهتمامِ بهمومِ الأمة! إنّ الذي يقولها عندهم وحدَه لو حصل له ضررٌ فلن يتضرَّرَ إلا وحدَه، وأما الذي يقولها في جمع

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: رواه النسائي (٢٠٩٤)، وأحمد (٤/ ٣١٥)، [«صحيح الترغيب» (٢٣٠٦)].

من المتظاهرين فإنّه يحمِّل الشعبَ كُلَّهُ تَبعةَ جُبنه بالنَّظر إلى ما يَصحبُ ذلكَ من إثارةٍ وتربيةٍ للناس على التمرد، وخلخلة الأمن، وتهييج الدولة إلى غير ذلك.

وقد أنكرَ العلماءُ المحققون المظاهراتِ بثلاثةِ حقوقٍ:

الحقُّ الأولُ: حتُّ النبيِّ عَلَيْكُ في الطّاعة؛ فإنَّ الأمرَ الله عن أجله يقومُ المتظاهرونَ هو طلبُ حقوقهِمُ الشرعيةِ التي يرونَ أنَّ السلطانَ قصَّر في أدائها لهم، فلو تكلم النبيُّ عُنُّكُ عن هذه الحالة لكانَ له حتُّ الطاعةِ في ذلك، كما لـه حتُّ ا الطاعةِ في كُلِّ ما أمرَ به ونهى عنه، ولو لم يتكلمْ عنها اجتهدَ العلاءُ لإعطائِها الحكمَ المناسبَ لها، وبعضُ المفتونينَ بالمظاهراتِ يحرصون على تخريجِها مخرَجَ المصالح المرسلةِ وأنَّها من النوازلِ، لكن الذي يمنعُ من إدراجِها تحت المصالح المرسلةِ هو أنه صحَّ أن النبيَّ عُلِي أخبرَ عن فتنة السلاطين التي قامَ بسببها المتظاهرون وأعطى أمتَه المخرَجَ منها، فقد تواتر عنه عليه أنه أنه أندَرَ أمتَه وجودَ أمراء بعد زمنِه يمنعونَ شعوبَهم حقوقَهم، فأمر فيها بأمرين هما الدعاء والصبر، أما الدعاءُ فثبتَ عن عبدِ الله بنِ مسعودٍ أنه قال: قالَ رسولُ الله عُلَيُّ : «إنَّها سَتَكُونُ بَعْدِى أَثَرَةٌ وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَهَا»، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله! كَيْفَ تَأْمُرُ مَنْ أَدْرَكَ مِنَّا ذَلِكَ؟ قَالَ: «تُؤَدُّونَ الْحَقَّ الَّذِي عَلَيْكُمْ وَتَسْأَلُونَ الله الَّذِي لَكُمْ»(١). -وهذا هو الدعاء المطلوب-

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٣)، ومسلم (١٨٤٣) واللفظ له.

فقد أخبر الله الله أن هؤلاءِ الحكام يستأثرون بحقوقِ الرعيةِ ولا يؤدونها لهم، فأمرَ مع ذلكَ الرعيةَ بأداءِ حقوقِ السلطانِ له وطلبِ حَقِّها منَ الله، فها محلُّ المظاهراتِ من هذا الحديثِ الواضح؟! فهل نسيَها عليه على حتى يَـستدركَ عليـه بهـا مُستدرِكٌ، أو غَفَلَ عنها حتى يفطنَ لها كَفَرَةُ الغرب، ويقلدَهم فيها المستغربونَ من هذه الأمة؟! قال ابن تيمية: (فقد أخبرَ النبيُّ الله أن الأمراءَ يظلمون ويفعلون أموراً منكرةً، ومع هذا فأمَرَنا أن نؤديَ الحقُّ الذي لهم، ونسألَ اللهَ الحقُّ الذي لنا، ولم يأذنْ في أخذِ الحقِّ بالقتال، ولم يُرَخِّصْ في تركِ الحقِّ الذي لهم)(١)، وقال النوويُّ: (هذا من معجزاتِ النبوةِ، وقد وقعَ هذا الإخبارُ متكرراً وَوُجِدَ مَحْبَرُه متكرراً، وفيه الحثُّ على السمع والطاعةِ، وإن كانَ المتولي ظالماً عسوفًا فيُعطى حَقُّه من الطاعةِ، ولا يُخرَجُ عليه ولا يُخلَعُ، بل يُتضرَّعُ إلى الله تعالى في كشفِ أذاه ودفع شَرِّه وإصلاحِه)(٢)، وعن وائلِ الحضرميِّ قال: سَأَلَ سَلَمَةُ بْنُ يَزِيدَ الجُعْفِيُّ رَسُولَ الله عُكْلِمًا فَقَالَ: يَا نَبِيَّ الله! أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمَرَاءُ يَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقَّنَا فَهَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ فِي الثَّانِيَةِ أَوْ فِي الثَّالِثَةِ فَجَذَبَهُ الأَشْعَثُ بْنُ قَيْسِ وَقَالَ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا؛ فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوا وَعَلَيْكُمْ مَا مُمِّلْتُمْ»(٣)، قال النووي: (أي اسمعوا وأطيعوا وإن اختصَّ الأمراءُ بالدنيا ولم يوصلوكم حَقَّكم مما عندهم، وهذه الأحاديثُ في الحتِّ على السمع

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (۳/ ۲۳۲)

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» (۲۲/۲۳۲)

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٦).

والطاعة في جميع الأحوال، وسببُها الحرصُ على اجتماع كلمة المسلمين؛ فإنَّ الخلاف سببٌ لفساد أحوالهِم في دينهم ودنياهم)(١).

وأما الأمرُ بالصبر فلكي لا يقولَ عَجِلٌ: إلى متى نصبرُ على أَثَرَةِ هؤلاء الجُورة؟! عَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرِ ﴿ فَضَيْ أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ قَالَ: يَا رَسُولَ الله! أَلاَ تَسْتَعْمِلُنِي كَمَا اسْتَعْمَلْتَ فُلاَنًا؟ قَالَ: «سَتَلْقَوْنَ بَعْدِي أَثْرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِ يَعْدِي أَثْرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْل الله عَمْ الفيامة -، وفي رواية عَلَى الْحَوْضِ » أَي: يومَ القيامة -، وفي رواية الزهري (٣): «حَتَّى تَلْقُوا الله وَرَسُولَه ، فَإِنِّي عَلَى الْحَوْضِ » أي: اصبروا حتى تقوتوا؛ فإنكم ستجدونني عند الحوض، فيحصلُ لكم الانتصافُ عمن ظلمكم، والثوابُ الجزيلُ على الصبرِ.

هذا الداءُ وهذا والدواءُ في حديثٍ واحدٍ، فهل يَجِلُّ لطبيبٍ أن يدخلَ بين النبي على وأمتِه بشيء زائدٍ؟! وكلُّ مؤمن يعلمُ أنَّ هذا الدواءَ قرره من قال الله فيه: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ آلَ إِنْ هُوَ إِلَا وَحَيُّ يُوحَىٰ اللهِ النجما؟!

فبأيِّ حقِّ يُطاعُ الغربُ الكافرُ في اختراعه المظاهراتِ لخلع الحكام، ويُعصى الرسولُ على الرؤوفُ الرحيمُ بأمته، الناصحُ لهم بتهام نصحِ وإحكام؟! ومن العجائبِ أن بعضَ المتظاهرين قالوا: إنهم قاموا بسببِ أن حكامَهم لا يُحكمونَ بها جاءهم به الرسولُ على في جاءهم به الرسولُ على في

<sup>(</sup>۱) «شرح صحیح مسلم» (۱۲/ ۲۲۵)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٧٩٢)، ومسلم (١٨٤٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٧٤٤١).

مسألة ظلم الحكام!! فأينَ المتجردون للدليلِ، الصادقونَ في تحاكمِهم إليه؟! قال الله -عز وجل-: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُثُمَّ لَا يَجِدُواْفِ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا الله النساء].

وأين هي دعوى محبتهم الرسول على وقد قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيثُ ﴿ آلَ عمرانا؟! أيكونُ اللهُ النظامُ الديمقراطيُّ أهدى إلى استرجاعِ الحقوقِ من هَـدْي رسولِ اللهِ عَلَى واللهُ سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوأً ﴾ [النور: ١٥]؟! أيكون النظامُ الديمقراطيُّ أرحمَ بمهضومي الحقوقِ وأرأف، واللهُ يقول: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمُ رَسُولُ مُن مَن أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيطٌ عَلَيْكُم بِاللّهُ وَمِن النوبة؟! ورئون النوبة؟! ورئون النوبة؟!

وأين هم من حديثِ حذيفة وسن أن النبي الله قال: «يَكُونُ بَعْدِي أَئِمَّةٌ لاَ يَهْدُونَ بِهُدَايَ وَلاَ يَسْتَنُّونَ بِسُنَّتِي وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ السَّيَاطِينِ فِي جُثْهَانِ إِنْسٍ قَالَ: قُلْتُ: كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ الله إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلأَمِيرِ وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ وَأُخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعْ وَأَطِعْ "(')؟! ونحنُ قد أدركنا هذا الذي أخبرَ به النبيُ عَلَيْهُ في كثير من البلاد، فلهاذا لا تسعنا وصيتُه هذه ولله خذيفة ولسائرِ الأمة؟! وقد أمرَ الله إلى السمع والطاعةِ كها أمرَ بالصبر، ولم يأمر بالمظاهراتِ، فهل الكفارُ أهدى منه سبيلاً؟! وهل هم للحقّ أقومُ قيلا؟!

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

الحقّ الثاني: حقّ السلطانِ المسلمِ في طاعتِه في المعروفِ، وتركِ جميعِ أسبابِ الحروجِ عليه؛ فإن المُتجمِّعين ضدَّه قصدُهم منازعتُه في منصبِه وإحلالُ غيرِه مَحلَّه، وقد حَرَّمَ النبيُّ عَلَيْ منازعة السلطانِ في إمارته ما دام مسلماً؛ قال عبادة بن الصامتِ: دَعَانَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَبَايَعْنَاهُ، فَكَانَ فِيها أَخَذَ عَلَيْنَا، أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لا نُنَازِعَ اللَّهُ فِيهِ بُرْهَانُ "".

فإنَّ أَخْذَ السلطانِ أموالَ رعيتِه بغيرِ حَقِّ ظلمٌ عظيمٌ، ولكن لا تسقطُ به حقوقُه من السمعِ والطاعةِ له في المعروفِ وتركِ منازعتِه، هذا هو حكمُ رسولِ الله وسياستُه الحكيمةُ، التي لا يرضى بها أصحابُ المظاهراتِ القائلون: الحاكمُ الذي لا يؤدي إلينا حقوقنا المادية ننازعُه الحكمَ!! فأين ذهبت عقولُ هؤلاء مع هذه الأدلةِ الصريحة؟! قال ابنُ تيمية رحمه الله: (فهذا أمرٌ بالطاعةِ مع استئثارِ ولي الأمرِ وذلك ظلمٌ منه، ونهيٌ عن منازعةِ الأمرِ أهلَه، وذلك نهيٌ عنِ الخروجِ عليه؛ لأن أهلَه هم أولو الأمر الذين أُمِرَ بطاعتهم، وهم الذين لهم سلطانٌ يأمرونَ به، وليس المرادُ مَنْ يستحقُّ أن يُولَّ ولا سلطان له، ولا المتولي العادلُ؛ لأنه قد ذكر أنهم يستأثرون، فدلً على أنه نهى عن منازعةِ وليَّ الأمرِ وإنْ كانَ مستأثراً) (١٠)، وفي هذا رَدٌّ منه رحمه الله على مَنْ أرادَ أن يعطلَ العملَ بالحديثِ زاعاً أن النهي عن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٥، ٢٥٠٧)، ومسلم (١٧٠٩) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) «منهاج السنة» (٣/ ٢٣٣).

المنازعةِ خاصٌّ بمن كان أهلاً لأن يُوكَى من أهلِ العدلِ، فليُتأمل! بل في رواية للحديث السابق عند أحمد بسند صحيح أن النبيَّ وَلِيَ تُنَازعِ الأَمْرَ الْفَتَحِ»: (أي: وإن اعتقدتَ أن لكَ أن لكَ أن الله وَإِنْ رَأَيْتَ أَنَّ لَكَ أَنَ لَكَ أَن الله وَالله وَإِنْ رَأَيْتَ أَنَّ لَكَ الله الله وَإِن الله وَإِن اعتقدتَ أن لك في الأمرِ حَقًا فلا تعملُ بذلك الظن، بل اسمعْ وأطعْ إلى أن يصلَ إليك بغير خروجٍ عن الطاعةِ)، وفي هذا قطعٌ للطريقِ على جميعِ الأحزابِ المنازعةِ للحكام؛ لأنها كُلَّها ترى نفسَها أحقَ بالأمرِ من غيرها.

وروي عَنْ سُويْدِ بْنِ غَفَلَة قَالَ: قَالَ لِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﴿ عَنْ الْمَا أَمْيَّة الْمَا الْمَا الْمَا مَ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا وَإِنْ ضَرَبَكَ فَاصْبِرْ، وَإِنْ أَمْرَكَ بِأَمْرٍ فَإِنْ أَمْرِكَ بِأَمْرٍ فَإِنْ أَمْرَكَ بِأَمْرٍ فَإِنْ أَمْرَكَ بِأَمْرٍ وَإِنْ عَرَمَكَ فَاصْبِرْ، وَإِنْ ظَلَمَكَ فَاصْبِرْ، وَإِنْ أَمَرَكَ بِأَمْرٍ وَإِنْ أَمْرَكَ بِأَمْرٍ وَإِنْ أَمْرَكَ بِأَمْرٍ يَنْكَ فَقُلْ: سَمْعٌ وَطَاعَةٌ، دَمِي دُونَ دِينِي) (١)، قال الآجريُّ عَقِبة: "إن عرمك حقاً لك أو ضربك ظلمًا لك أو انتهك عِرضاً لك أو أخذ مالك، فلا يحمِلْكَ ذلك على أن تخرجَ عليه بسيفك حتى تقاتِلَه، ولا تخرجُ مع خارِجِيٍّ يقاتلُه، ولا تُحْرِجُ مع خارِجِيٍّ يقاتلُه، ولا تُحْرِث غيرَك على الخروج، ولكن اصبر عليه».

ومعنى قوله: «أو انتهَكَ عِرضَك»، بشتمك وما إليه، ففي «النهاية في غريب الأثر» لابن الأثير مادة (عَرَضَ): «العِرضُ، موضعُ المدحِ والذمِّ من الإنسان سواء كان في نفسه أو في سلفه أو من يلزمُه أمرُه، وقيل: هو جانبه الذي يصونُه من

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٥/ ٣٢١)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٢٢٥)، [«الموسوعة الحديثية»].

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق (٢ ٣٣٧١)، والآجري في «الشريعة» (١/ ٨٢)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٥٩).

نفسه وحسبه، ويحامي عنه أن يُنتقصَ ويُثلب، وقال ابن قتيبة: عِرضُ الرجل نفسُه وبدنُه لا غير».

إنهم يريدون ألا تستقر أوضاعُهم كما قال ابنُ عمر ويشك لرجل أراد منه أن يعيبَ الخليفة (١): (وَلَكِنَّهُ هَذَا الْمَالُ، إِنْ أَعْطَاكُمُوهُ رَضِيتُمْ، وَإِنْ أَعْطَى قُريْشًا سَخَطْتُمْ، إِنَّمَا تُريدُونَ أَنْ تَكُونُوا كَفَارِسَ وَالرُّومِ لا يَتْرُكُونَ لَحُمُ أُمِيرًا إِلا قَتَلُوهُ، قَالَ: فَفَاضَتْ عَيْنُهُ بِأَرْبَعَةٍ مِنَ الدُّمُوعِ وَقَالَ: اللَّهُمَّ لا يَزِيدُ عَلَى ذَلِكَ) (٢).

ومن الخطأ الواضح تخريجُ المسألةِ مخرجَ المصالح المرسلة؛ لأن أولَ شرطِها ألّا تخالفَ نصاً، والنصوصُ السابقة -وما تركْتُه كثيرٌ - تَرُدُّ هذه الدعوى، مع أن مقوماتِ المظاهراتِ كانت متوفرة منذ العهدِ النبويِّ المكي، أقصدُ البشرَ الذين يتجمعون، والأصواتَ التي بها يصرُخون، والأرجلَ التي بها يمشون، والظلم كان يَنطحُ بقرنين، ويمشي قائماً على قدمين، يدعمه كبراءُ قريش، حتى منعوا خيرة أهلِ الأرض آنذاك -الرسولَ على وأصحابه الكرام - من الطعام والشرابِ والزواج، حتى أن أحدَهم كان يفرحُ بجلدِ بعيرِ جافِّ يجدُه فيكونُ طعامَه ثلاثَة أيام!! وقد مكثوا على مثل هذا ثلاثَ سنينَ بِشِعْبِ أبي طالب لا يفزَعون إلى مظاهرةٍ ولا يتترسون بديمقراطية، فعدمُ اتخاذِ الرسولِ على هذه الوسيلة ذاتِ المقوماتِ المتوفرةِ في وقته، ألا يبدلُّ دلالةً واضحةً على عدم مشروعيةِ المقوماتِ المتوفرةِ في وقته، ألا يبدلُّ دلالةً واضحةً على عدم مشروعيةِ

<sup>(</sup>١) عثمان بن عفان عين .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في «فضائل الصحابة» (٦٤)، والطبراني في «الكبير» (١٣١٣٢)، وفي «مسند الشاميين» (١٧٦٤).

المظاهرات؟! وأنه يجبُ على المسلمِ المحبِّ له و أن يتَبعَه ويقول: قد اختارَ لي الرسولُ الناصحُ و أنه يجبُ على المسلمِ الطاعة والصبرَ، فلن استدركَ عليه؛ لأنَّ الله يقولُ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنَ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ اللهَ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالاحزاب].

فإذا اختارَ الرسولُ عُمُّكُم الأمته المظلومةِ شيئاً أيحلُّ لأحدٍ يَدَّعي محبتَه أن يختـارَ غيرَ ما اختارَ، أو يستدرِكَ عليه في هذا الاختيارِ؟! ﴿ فَإِنَّهَالَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلْتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴿ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله على كُلِّ مؤمنِ أن لا يتكلمَ في شيءٍ من الدين إلا تَبعاً لما جاءَ به الرسولُ عُلَيَّا، ولا يتقدمَ بين يديه، بل ينظرُ ما قالَ فيكونُ قولُه تبعاً لقوله، وعملُه تبعاً لأمرِه، فهكذا كانَ الصحابةُ ومَنْ سلك سبيلَهم من التابعين لهم بإحسان وأئمـةُ المسلمين، فلهـذا لم يكنْ أحدُ منهم يعارضُ النصوصَ بمعقوله، ولا يؤسسُ ديناً غيرَ ما جاءَ به الرسولُ عُلْكُ، وإذا أراد معرفةَ شيءٍ من الدينِ والكلام فيه نظرَ فيها قالَه اللهُ والرسولُ، فمنه يتعلمُ، وبه يتكلمُ، وفيه ينظرُ ويتفكرُ، وبـه يـستدلُّ، فهـذا أصـلُ أهلِ السنة، وأهلُ البدع لا يجعلونَ اعتمادَهم في الباطنِ ونفسِ الأمرِ على ما تَلَقُّـوهُ عنِ الرسولِ، بل على ما رَأَوْه أو ذاقوه، ثم إنْ وجدوا السنةَ توافقُه وإلَّا لم يبالوا بذلك، فإذا وجدوها تخالفُه أعرضوا عنها تفويضاً أو حَرَّفوها تـأويلاً، فهـذا هـو الفرقانُ بينَ أهل الإيهانِ والسنةِ، وأهل النفاقِ والبدعةِ)(١).

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوى» (۱۳/ ۲۲)

الحقُّ الثالثُ: حتُّ الرعية في أن يُحَافَظَ على أمنِها وما يتبعُه من دم ومالٍ وعِرض؛ لأنَّ المظاهراتِ تخلخلُ أمنَ البلادِ، وتجعلُها تحتَ سَوْم المتربصين بها، وتَحيي نعرةَ الخلافِ لدى جميع الأطرافِ المخالفين، فالرعيةُ هي الجماعةُ التي تحتَ حكم سلطانها، ولذلك كثيراً ما يقترنُ ذكرُها بذكرِ السلطانِ، كما في حديثِ حذيفة هِ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله ع وَإِمَامَهُمْ» (١)، وفي حديث أبي هريرةَ هيئت قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ الْجَهَاعَةَ فَهَاتَ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً "(''، وكها في حديث فُضالة بنِ عُبيدٍ وَاللَّهُ عَنْهُمْ: رَجُلٌ فَارَقَ الله عَلَيْهُ: «ثَلاثَةٌ لا تَسْأَلْ عَنْهُمْ: رَجُلٌ فَارَقَ الْحَجَاعَة، وَعَصَى إِمَامَهُ، وَمَاتَ عَاصِيًا ..»(٣) الحديث، قال أبو العباس القرطبي: (يعني متى اجتمعَ المسلمونَ على إمام)(١) وقال ابن جرير الطبري: (والـصوابُ أنَّ المرادَ من الخبر لزومُ الجاعةِ الذين في طاعةِ مَن اجتمعوا على تأميرِه، فمن نكثَ بيعتَه خرجَ عن الجهاعةِ)(٥).

ومن عجيب أمرِ المظاهراتِ أنها تخلقُ في الـشعبِ الواحـدِ طوائـفَ كانـت مغمورةً فتعطيها الحياةَ على حسابِ قتلِ وِحْدَته! وأعجبُ منـه أمـرُ الديمقراطيـةِ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>۲) صحیح: رواه مسلم (۱۸٤۸).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٦/ ١٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٥٩٠)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٠٠)، والبزار (٣٧٤٩)، وابن حبان (٤٥٩)، [«السلسلة الصحيحة» (٤٤٠)].

<sup>(</sup>٤) «المُفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم» (١٠٤/ ١٠٤)

<sup>(</sup>٥) نقلاً عن «فتح الباري» لابن حجر (١٣/ ٣٧).

التي كان أصحابُها يزعمون أنهم يحمون حقَّ الأكثرية، بغضِّ النظرِ عن كونها راشدةً أو غَوِيَّةً، فإذا بهم الآنَ يحمونَ الأقلياتِ، ويدفعونها إلى المظاهراتِ، ثم يُنفذون مطالبَها؛ فإنَّ جميعَ المتظاهرين اليومَ على اختلافِهم في البلدانِ لم يبلغوا عُشرَ عددِ السكانِ المؤهّلين قانونياً!! فبأي منطقٍ يتكلمونَ لولا أنه لونٌ جديدٌ من ألوانِ الاستدمارِ السياسيِّ الاقتصاديِّ؟! والأمرُ لله!](١).

#### فتاوى العلماء في حكم الظاهرات:

وقالَ الشيخُ عبدُ المالكِ رمضاني -حفظه الله- في كتابه «حكم المظاهرات»:

[وأُذيِّلُ هذا المقالَ بنقل فتاوى جماعةٍ من علمائِنا في حُرمةِ المظاهراتِ ليقارَن بينَها وبين كلامِ الحركيين والحماسيين العاطفيين في هذه المسألة التي تَذَرَّعَ الحركيون الثوريون بها للتهييج على الولاةِ وإشاعةِ الفوضى مستغلين عاطفةَ عامةِ الناس:

قال الشيخُ عبد العزيز بن باز -رحمه الله-: (فالأسلوبُ الحسنُ من أعظمِ الوسائلِ لِقَبولِ الحق، والأسلوبُ السيئ العنيفُ من أخطرِ الوسائلِ في رَدِّ الحقِّ وعدمِ قبوله، أو إثارةِ القلاقلِ والظلمِ والعدوانِ والمضارباتِ، ويُلحقُ بهذا البابِ ما يفعلُه بعضُ الناسِ من المظاهراتِ التي تسببُ شراً عظيماً على الدعاةِ، فالمسيراتُ في الشوارعِ والمتافاتُ ليست هي الطريقَ للإصلاحِ والدعوةِ، فالطريقُ

<sup>(</sup>۱) «حكم المظاهرات» (ص٨-٢١).

الصحيح بالزيارة والمكاتبات بالتي هي أحسنُ فتنصحُ الرئيسَ والأميرَ وشيخَ القبيلةِ بهذه الطريقة، لا بالعنفِ والمظاهرةِ، فالنبيُّ عُلَيُهُ مكث في مكةَ ثلاثَ عشرة سنةً لم يستعملِ المظاهراتِ ولا المسيرات، ولم يهددِ الناسَ بتخريبِ أموالهِم واغتيالهِم، ولا شكَّ أنَّ هذا الأسلوبَ يضرُّ بالدعوةِ والدعاةِ، ويمنعُ انتشارَها، ويحملُ الرؤساءَ والكبارَ على معاداتِها ومضادتِها بكل ممكن، فهم يريدون الخيرَ بهذا الأسلوبِ، ولكن يحصلُ به ضدُّه، فكونُ الداعي إلى اللهِ يسلكُ مسلكَ الرسِلِ وأتباعِهم - ولو طالتِ المدة - أولى به من عملٍ يضرُّ بالدعوة ويضائِقها أو يقضي عليها، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله) (۱).

وقال الشيخُ الألبانيُّ -رحمه الله - (صحيحٌ أنَّ الوسائلَ إذا كانت عبارةً للشريعةِ، فالأصلُ فيها الإباحةُ، هذا لا إشكالَ فيه، لكنَّ الوسائلَ إذا كانت عبارةً عن تقليدِ لمناهجَ غيرِ إسلاميةٍ، فمن هنا تصبحُ هذه الوسائلُ غيرَ شرعية، فالخروجُ للتظاهراتِ أو المظاهراتِ وإعلانُ عدمِ الرضا أو الرضا، وإعلانُ التأييدِ أو الرفضِ لبعضِ القرارات أو بعضِ القوانين، هذا نظامٌ يلتقي معَ الحكم الذي يقولُ: الحكمُ للشعب، من الشعبِ وإلى الشعبِ!! أمّا حينها يكونُ المجتمعُ إسلامياً فلا يَحتاجُ الأمرُ إلى مظاهراتٍ، وإنها يحتاجُ إلى إقامةِ الحُجّةِ على الحاكمِ الذي يخالفُ شريعةَ الله... أقولُ عن هذه المظاهراتِ: ليست وسيلةً إسلاميةً تُنبئ عن الرضا أو عدمِ الرضا من الشعوبِ المسلمةِ؛ لأنَّ هناكَ وسائلُ أخرى باستطاعتهم أن يسلكوها..

<sup>(</sup>١) «مجلة البحوث الإسلامية» العدد (٣٨ ص ٢١٠).

وأخيراً: هل صحيحٌ أنَّ هذه المظاهراتِ تُغَيرُ من نظامِ الحكم إذا كان القائمونَ مُصرين على ذلك؟ لا ندري! كم وكم من مظاهراتٍ قامت، وقُتلَ فيها خَلتٌ كثيرٌ مصرين على ذلك؟ لا ندري! كم وكم من مظاهراتٍ قامت، وقُتلَ فيها خَلتٌ كثيرٌ جداً، ثم بقي الأمرُ على ما بقي عليه قَبلَ المظاهراتِ، فلا نرى أن هذه الوسيلة تدخلُ في قاعدة: أنَّ الأصلَ في الأشياءِ الإباحةُ، لأنها من تقاليد الغربيين) (١).

وقالَ: (لا تزالُ بعضُ الجهاعاتِ الإسلاميةِ تتظاهرُ بها، غافلينَ عن كونِها من عاداتِ الكفارِ وأساليبهِم التي تتناسبُ مع زعمِهم أنَّ الحكمَ للشعب، وتتنافى مع قولِه ﷺ: «خيرُ الهدى هُدى محمدٍ ﷺ»(۲)(۳).

وسئل الشيخُ محمد بن عثيمين -رحمه الله-: هل تعتبرُ المظاهراتُ وسيلةً من وسائِل الدعوةِ الشرعية؟

فقال: (فإنَّ المظاهراتِ أمرٌ حادثٌ، لم يكنْ معروفاً في عهدِ النبيِّ عُلَيُّ، ولا في عهدِ النبيِّ عَلَيْ، ولا في عهدِ الخلفاءِ الراشدين، ولا عهدِ الصحابةِ عَلَيْهُ، ثم إنَّ فيه من الفوضى والشَّغَبِ ما يجعلُه أمراً ممنوعاً؛ حيثُ يحصلُ فيه تكسيرُ الزجاجِ والأبوابِ وغيرِها، ويحصلُ فيه أيضاً اختلاطُ الرجالِ بالنساءِ، والشبابِ بالشيوخِ، وما أشبَه

<sup>(</sup>۱) سلسلة الهدى والنور شريط رقم (۲۱۰).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله على: «ليس منا من عمل بسنة غيرنا» أخرجه الطبراني (١١/ ١٥١) وغيره وحسنه الألباني في «صحيح الجامع الصغير» (٩٤٩٥)، وهو على معنى قوله الشهور: «من تشبه بقوم فهو منهم» أخرجه أحمد (١/ ٥٠) وغيره وحسّنه الألباني في «الإرواء» (١٢٦٩)، وإنها لمن العجائب أن يقوم بعض الناس بالمظاهرات طلبًا للحكم بالإسلام ومعارضًا للحكم بشرائع الكفار، وهم يسلكون في ذلك طريقة الكفار!!

<sup>(</sup>٣) «سلسلةِ الأحاديثِ الضعيفةِ والموضوعةِ» (١٤/ ٧٤).

ذلكَ من المفاسدِ والمنكراتِ، وأما مسألةُ الضغطِ على الحكومةِ فهي إنْ كانت مُسلمةً فيكفيها واعظاً: كتابُ اللهِ وسنةُ رسولهِ على الحكومةِ سبيلٍ، وإن كانت كافرةً، فإنها لا تبالي بهؤلاء المتظاهرين، وسوف تجاملُهم ظاهراً وهي ما هي عليه من الشر في الباطن، لذلك نرى أن المظاهراتِ أمرٌ منكرٌ.

وأما قولُهُم: إنَّ هذه المظاهراتِ سلميةٌ، فهي قد تكونُ سلميةً في أولِ الأمرِ، أو في أولِ مرة، ثم تكونُ تخريبية، وأنصحُ الشبابَ أن يتبعوا سبيلَ مَنْ سلف؛ فإنَّ اللهَ سبحانه وتعالى أثنى على المهاجرين والأنصار وأثنى على الذين اتبعوهم بإحسان) (۱).

وسُئلَ الشيخُ صالحُ الفوزان -حفظه الله-: هل منْ وسائل الدعوةِ القيامُ بالمظاهراتِ لحلِّ مشاكلِ الأمةِ الإسلامية؟ فقال: (ديننا ليس دينَ فوضى، ديننا دينُ انضباط، دينُ نظامٍ ودينُ سكينةٍ، المظاهراتُ ليست من أعمالِ المسلمينَ وما كان المسلمون يعرفونها، ودينُ الإسلامِ دينُ هدوءِ ودينُ رحمةٍ، لا فوضى فيه، ولا تشويشَ ولا إثارةَ فتنٍ، هذا هو دينُ الإسلامِ، والحقوقُ يُتوصَّلُ إليها دونَ هذه الطريقةِ، بالمطالبةِ الشرعيةِ والطرقِ الشرعيةِ، هذه المظاهراتُ تُحُدِثُ فتناً، وتُحدِثُ سفكَ دماءٍ، وتُحدثُ فتناً، وتُحدِثُ هذه الأمور) ".

وبعد معرفةِ حكمِ المظاهراتِ فلا تجوزُ، ولو أَذِنَ بها النظامُ؛ لأنه محرمةٌ، ولا طاعةَ لمخلوقٍ في معصيةِ الخالقِ، هذا ما كانَ يقررُه شيخُنا العلامةُ ابـنُ عثيمـينَ (٣) رحمه الله.

<sup>(</sup>١) «الجواب الأبهر» (ص٧٥).

<sup>(</sup>٢) "من الإجابات المهمة في المشاكل الملمة لمحمد الحصين" (ص١٠٠).

<sup>.</sup>http:/islamancient.com/blutooth/279.amr (\*)

بل ولو كان الحاكمُ كافرًا والدولُ كافرةً لم تَجزْ؛ لأنها وسيلةٌ محرمة.

ثم قال -حفظه الله- في كتابه صفحة (٥٥):

إن العلماء قد تكلموا على هذه الوسيلة التي استحدثها النظام الديمقراطي المخالف للإسلام وبينوا فسادها، ومن هؤلاء شيخ الإسلام في وقتِه الشيخ عبد العزيز بن باز رَحمه الله، فقد سئل في شعبان (١٤١٢هـ) بمدينة جُدة من شريط سمعي وهو ضمن مجموع فتاوى لكثير من المشايخ معه بعنوان: «فتاوى العلماء في الاغتيالات والتفجيرات والعمليات الانتحارية والاعتصامات والقنوت»، تسجيل منهاج السنة بالرياض ودار ابن رجب بالمدينة، فكان السؤال الآتي:

هل المظاهراتُ الرِّجاليةُ والنسائية ُضدَّ الحكامِ والولاةِ تعتبرُ وسيلةً من وسائلِ الدعوة؟ وهل من يموتُ فيها يعتبرُ شهيداً أو في سبيل الله؟

فأجابَ رحمه الله قائلاً: «لا أرى المظاهراتِ النسائيةَ والرجاليةَ مِنَ العلاج، ولكن أنا أرى أنها من أسبابِ الفتنِ ومن أسبابِ الشرورِ، ومن أسباب ظلم بعضِ الناسِ، والتعدي على بعضِ الناسِ بغيرِ حَقِّ، ولكنَّ الأسبابَ الشرعية: المكاتبةُ والنصيحةُ والدعوةُ إلى الخيرِ بالطرقِ الشرعية، شرحَها أهلُ العلم، وشرحَها أصحابُ رسولِ اللهِ عَلَى وأتباعُه بإحسان: بالمكاتبةِ والمشافهةِ معَ الأميرِ ومعَ السلطانِ، والاتصالِ بهِ، ومناصحتهِ والمكاتبةِ له، دون التشهيرِ على المنابرِ بأنه فعلَ كذا، وصار منه كذا، واللهُ المستعان».

ومن الفقهاءِ المبرِّزين في هذا العصرِ صاحبُ الفضيلة العلامةُ محمدُ بنُ صالح بنُ عثيمين -رحمه الله-، فقد قالَ في «لقاء الباب المفتوح» (١٧٩) في جوابٍ يتعلقُ بالمظاهراتِ: «عليكَ باتباع السلفِ، إنْ كان هذا موجوداً عند السلفِ فه و خيرٌ، وإن لم يكن موجوداً فهو شرٌّ، ولا شكَّ أنَّ المظاهراتِ شرٌّ؛ لأنها تؤدي إلى الفوضي من المتظاهرين ومن غيرهم، وربها يحصل فيها اعتداءٌ: إما عـلى الأعـراض، وإمــا على الأموالِ، وإما على الأبدانِ؛ لأنَّ الناسَ في خِضَمِّ هـذه الفوضويةِ قـد يكـونُ الإنسانُ كالسكرانِ ما يدري ما يقولُ ولا ما يفعل، فالمظاهراتُ كُلُّها شَرٌّ سواءٌ أَذن فيها الحاكمُ أو لم يأذن، وإذنُ بعضِ الحكام بها ما هي إلا دعايةٌ، وإلّا لو رَجَعْتَ إلى ما في قلبه لكان يكرهُها أشدَّ كراهة، لكن يتظاهرُ بأنه كما يقولون: ديمقراطيٌّ وأنه فتحَ بابَ الحرية للناس، وهذا ليسَ من طريقةِ السلفِ»، وسُـئل عنها أيضاً في المحرَّم (١٤١٦هـ) فبينَ في الأولِ عـدمَ مـشروعيتِها مـن جهـةِ أنهـا خروجٌ على وليِّ الأمر، وأنَّ مَنْ ماتَ عليها ماتَ ميتةً جاهليـة؛ لأنـه مـاتَ ناقـضاً لبيعةِ إمامِه، والرسولُ عُلَيْكُ قد قال: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبرْ عَلَيْـهِ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شِبْرًا فَهَاتَ إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً»(١)، وذكرَ أن المأمونَ امتَحَنَ العلماءَ وعذَّبهم ليقولوا كلمةَ الكفر وهي: (أنَّ القرآنَ مخلوقٌ)، ومنهم الإمامُ أحمدُ رحمه الله، فلم يلجأ أحدٌ منهم إلى التأليبِ عليه ولا إلى المظاهراتِ ولا اعتصموا بالمساجدِ، بل كانوا يَنهَون عن الخروج عليه، ثم ختم فتواه بقوله: «لا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٤)، ومسلم (١٨٤٩).

نؤيدُ المظاهراتِ أو الاعتصاماتِ أو ما أشبهَ ذلك، لا نؤيدُها إطلاقاً، ويمكنُ الإصلاحُ بدونها، لكن لا بدَّ أنَّ هناكَ أصابعُ خفيةٌ داخليةٌ أو خارجيةٌ تحاولُ بَتَّ مثلِ هذه الأمور»(١).

وتأملْ قولَه: «لكن لابدَّ أن هناكَ أصابعُ خفيةٌ داخليةٌ أو خارجيةٌ..»؛ فإننا قـد رأيناه وتيقّنّاه بعد سِتَّ عَشْرَةَ سنةً، حيثُ أصبحتِ المظاهراتُ في كثيرِ منَ البلادِ الإسلاميةِ -وليس إلّا في البلادِ الإسلاميةِ مع الأسفِ السهديد!- هي سنةُ الشعوبِ التي يُقال: إنها مظلومة، والأيدي الخفيةُ قد أصبحت جليةً، لا تسمعُ ببلدٍ مسلم قامت فيه هذه الفوضي إلا سارعوا لدعمِها وحمايتِها، وهذا من فراسـةِ أهل العلم الأثريين، وأما الحركيون المغفلون فهم في سُباتهم العميقِ، تُحرِّكُهمُ الأيدي الخفيةُ وترمي بهم في مكانٍ سحيق، تلعبُ بهم كما تشاءُ وهم يُطبِّلون لفتنتهم، وما حداهم لـذلك إلّا حرصُهم على الْمُلكِ وعشقُهم الرئاسةَ، ولا يخوفُهم قولُ رسولِ الله عُلِينًا: «إِنَّكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَى الإِمَارَةِ وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَـوْمَ الْقِيَامَةِ فَنِعْمَ الْمُرْضِعَةُ وَبِئْسَتِ الْفَاطِمَةُ»(٢)، ولو كانوا على شيء منَ الاطّلاع على السنةِ في هذا الباب وفقهِها، مع التسليم لها من غيرِ اعتراضِ على صاحبِها لَعلموا أنَّ هذا الزمانَ هو زمانُ العملِ بقولِ النبيِّ عَلَيْكَ: «سَتكُونُ فِتَنَّ الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِم وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي وَمَنْ يُشْرِفْ لَمَا تَسْتَشْرِفْهُ، وَمَنْ وَجَدَ مَلْجَأً، أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ به "".

<sup>(</sup>۱) جريدة «المسلمون» عدد (٥٤٠) ص(١٠) الجمعة (١١ المحرم ١٤١٦هـ).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧١٤٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠١)، ومسلم (٧٣٥).

لا أن يهيجوهم نحو الفتن، ثم إذا ذهبتِ البلادُ منْ أيديهم كما ذهبت أفغانستانُ والعراقُ والصومالُ قنعوا بالبكاءِ على الأطلالِ، والنياحةِ على ما ضاعَ من الآمال!

ومن كبارِ العلماءِ الذين أيدوا القولَ بمنعِ المظاهراتِ الشيخُ صالح بن غصون ارحمه الله - كما في كتاب «الفتاوى الشرعية في القضايا العصرية» جمع وإعدادُ الشيخِ محمد بن فهد الحصين (ص١٨٤)، والشيخِ عبد العزيز الراجحي (ص١٨٧) ومع معالي الشيخ صالح آل الشيخ وزير الشؤون الإسلامية، ثم بعد ما هَيَّتُ هذه الرسالة للطبع كتب عالمُ المدينةِ شيخُنا الشيخُ عبدُ المحسن بنُ حمدِ العباد البدر -حفظه الله - مقالاً قوياً نشر في (٢٢/ ٤/ ٢٢/ ١٤٣٢هـ) بعنوان: «تنبيهاتٌ على مقالٍ حولَ إباحةِ المظاهرات السلميةِ» ردَّ فيه على كلمةٍ لأحد مجوزي المظاهراتِ بعنوان: «نظراتٌ شرعية في وسائلِ التعبيرِ العصرية»، وأنبّه أيضاً إلى أنه صدرَ لهيئةِ كبارِ العلماء السعودية فتوى بعدمِ مشروعية المظاهراتِ بتاريخ: (١/ ٤/ ١٤٣٢هـ).

### الردُّ الحاسم على مجيزي المظاهرات

لابدَّ من التنويهِ بأمرٍ مهمٍّ جدًا وهو أن بحثَ المظاهراتِ كتبتُه تنفلاً رعايةً لحالِ مَنْ قد يشتبهُ عليهم حكمُها، وتستخِفُّ عقلَه نتائجُها، وإلّا فقد كان يَسَعُني أن أكرَّ عليها بسطرٍ واحدٍ، ألا وهو أن المظاهراتِ تخالفُ دعوةَ النبيِّ مَن أصلِها؛ لأننا لو سألنا أيَّ مسلمٍ لديه أدنى اطلاعِ على سيرةِ الرسول عَنْكُ

الإصلاحية: هل أسسَ الرسولُ على إصلاحه على إصلاح رئاسةِ الدولةِ في وقتهِ أم أسسَها على إصلاح الرعية؟ لكانَ الثاني هو الجوابَ البَدهيُّ بلا ريب، والمظاهراتُ تخالفُ ذلك؛ إذ تؤسسُ تغييرَها على تغييرِ رئاسةِ الدولة، ومن كان فكرهُ مشوشاً في هذا الأمرِ البدهيِّ؛ بحكم تأثرهِ بالفكرِ الحزبيِّ الحركي، المُشرَبِ بحبِّ الرئاسة، والمفتونِ بالتركيزِ على السياسة، فليرجعْ إلى كتابي «كما تكونوا يُــوَلُّ عليكم» ففيه توسعٌ في الأدلة، وشفاءٌ لكل علةٍ، وهذا مذهب الحركيين يخالف عليكم، هديَ الرسولِ عُلْكُ فيه، فهم لا يزالون يحلمون بدولةٍ منذُ أكثرَ من نصفِ قرنٍ، ولم ينبتْ لهم فيها سنٌّ ولا قرن، ضيعوا أعمارَهم، وخَرَّبوا عَمارَهم، وقد حرصوا في بعضِ البِلاد على معاندةِ دولتهِم بالمظاهراتِ، فسلطوا على أنفسِهم شرَّ البرياتِ، يخربون بيوتَهم بأيديهم وأيدي الكافرين، وإن الذين أفتوا المسلمينَ بمشروعية المظاهراتِ دونَ أن يفكروا في العواقبِ يتحملون مسئوليةَ ما تعيشُه بعضُ البلادِ الإسلاميةِ من اضطراباتٍ بل من دماءٍ بينهم، بل من تسلطِ الكفارِ على المسلمين باسم حمايةِ حقوقِ المتظاهرينَ، عن معاويةَ بن أبي سفيانَ قال: لَّما خَرَجَ أَبُو ذَرٍّ إِلَى الرَّبَذَةِ لَقِيَهُ رَكْبٌ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ فَقَالُوا: يَا أَبَا ذَرٍّ قَدْ بَلَغَنَا الَّذِي صُنِعَ بِكَ، فَاعْقِدْ لِوَاءً يَأْتِكَ رِجَالٌ مَا شِئْتَ، قَالَ: مَهْ لا يَا أَهْلَ الإِسْلام! فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْكُمْ يقول: «سَيَكُونُ بَعْدِي سُلْطَانٌ فَأَعْزِرُوهُ، مَن الْتَمَسَ ذُلَّهُ ثَغَرَ ثُغْرَةً (١) فِي الإِسْلام وَلَم يُقْبَلُ مِنْهُ تَوْبَةٌ حَتَّى يُعِيدَهَا كَمَا كَانَتْ (٢)، هذا هو صنيعُ

<sup>(</sup>١) ثغَّر ثَغْرَة: فتح فتحةً.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٩٧)، [«الظلال» (١٠٩٧)].

مَنْ عرفَ للنصوصِ الشرعيةِ قَدْرَها، وأحسنَ النظرَ في عواقبِ الأمورِ واحتاطَ لها، لا مَنْ غلبَ عليه الغوغاءُ، وخافَهم قبلَ أن يخافَ ربَّ الأرضِ والسهاء، وفُتنَ بتزاحمِ الصحفيين على بابه، فألغى عقلَه لينطقَ بنابه، فيا لَلدماء يومَ تطلُب صاحبَها بين يدي رَبِّ ال وسولُ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ أُفْتِيَ بِفُتْيَا غَيْرَ ثَبَتٍ، فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتِيَ بِفُتْيَا غَيْرَ ثَبَتٍ، فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ "().

وإنني أنصحُ من وصله كلامي هذا ألا يُنعِبَ نفسه في التغييرِ عن طريقِ تنحيةِ الحكّامِ؛ فإنَّ التغييرَ النافعَ الناجحَ هو إصلاحُ أحوالِ المسلمينَ الدينيةِ قبلَ كُلِّ شيءٍ، قال تعالى: ﴿إِنَ اللهُ لاَيُغَيِّرُ مَا لِقَوْمٍ حَقِّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ يِقَوْمِ شيءٍ، قال تعالى: ﴿إِنَ اللّهُ لاَيُغَيِّرُ مَا لِقَوْمٍ مِن وَالِ اللهِ الرعدا، ولم يقل: حتى يُغيروا ما سُوءًا فَلا مَرَدَ لَذُ وَمَا لَهُ مَرِن دُولِهِ مِن وَالِ الرعيةِ فليسَ إلا التعبُ والجهادُ المضني في بحكوماتهم!!! وما لم تصلُحُ أحوالُ الرعيةِ فليسَ إلا التعبُ والجهادُ المضني في غيرِ ميدانٍ؛ لأنّ الله ينصرُ الأمةَ التقيةَ، لا مَنْ كانت بذنوبها شقيةً، أين يجعلُ أصحابُ المظاهرات قولَ ربِّهم -عز وجل-: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اتّقَوَا وَالّذِينَ هُم مَعُسنُونَ اللهُ يَورَثُهُمَا مَن يَشَاهُ مِنْ عَلَى اللهُ مَنْ كانت بذنوبها شقيةً، أين يجعلُ عَمِ اللهُ اللهِ يُورِثُهُمَا مَن يَشَاهُ مِنْ اللهُ مَن المُؤْنِ وَلَهُ اللهُ مَعَ اللّذِينَ وَالثالَى والثالَى والثالث في عبادِهِ والمُلاحَظُ أنها كُلّها جاءت في الجهادِ، وحصرُ الآياتِ التي في هذا سورة التوبةِ، والملاحَظُ أنها كُلّها جاءت في الجهادِ، وحصرُ الآياتِ التي في هذا

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه ابس ماجه (۵۳)، وأحمد (۲/ ۳۲۱)، والحاكم (۳٤۹)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۱) حسن: (۱/ ۱۱۲)، [«صحيح الجامع» (٦٠٦٩)].

المعنى صعبٌ لكثرتها، فمن خرج مجاهداً بجيش يغلبُ على أفرادِه تخلفُ هذا الوصفِ (التقوى) فهل يُنصَرُ ويُلغي ما شرطَه اللهُ، أم هي دولةُ الأحلامِ، والبنيانُ على الأوهام؟!

وبهذا أختم كلامي هذا، والله أسألُ أنْ ينصرَ الإسلامَ والمسلمين، ويقمعَ المبتدعة والمنافقين والعلمانيين، وكلَّ من يحاربُ هذا الدينَ؛ إنه سميعٌ مجيبُ الدعاء(١).

# رابعاً: التفقهُ في كيفيةٍ تعاملِ الرعيةِ مع الراعي:

وتكونُ النجاةُ من الفتنِ كذلك بالتفقهِ في كيفيةِ تعاملِ الرعيةِ مع الراعي:

قال الشيخُ حسينُ بنُ عودةَ العوايشةُ -حفظه الله- في كتابه «الفتنُ وسبيلُ النجاةِ منها»:

# ١- طاعةُ السلطانِ في غيرِ معصيةٍ وتوقيرُه وكيفيةُ نُصحه

عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودِ خَشِتُ عن النبيِّ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً (٢) وَأُمُورًا تُنْكِرُونَهَا »، قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ وَسَلُوا اللهِ ؟ قَالَ: ﴿أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ وَسَلُوا اللهِ حَقَّكُمْ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) «حكم المظاهرات» (ص٤٩-٦٣).

<sup>(</sup>٢) الأثرة: الاسم من آثر يؤثر إيثاراً، والاستئثار: الانفراد بالشيء. «النهاية».

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٢)، ومسلم (١٨٤٣) واللفظ للبخاري.

وعن حذيفة بن اليها فِ حَلَّتُ قال: (قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! إِنَّا كُنَّا بِشَرِّ فَجَاءَ الله بِخَيْرٍ ، فذكر الحديث إلى أن قال: «يَكُونُ بَعْدِي أَئِمَّةٌ لاَ يَهْتَدُونَ بِهُدَايَ وَلاَ يَسْتَنُّونَ بِسُنَّتِي وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُثْهَانِ إِنْسٍ»، قَالَ: قُلْتُ: كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ الله إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلأَمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ وَأُخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعْ وَأَطِعْ» (۱).

وتأمل قولَه عُلَيْ: «وسيقوم فيهم -أي الأئمة - رجالٌ قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس»، ومع ذلك قال عُلَيْ: «تسمع وتُطيع للأمير».

وعن المقدامِ أنَّ رسولَ الله عَلَيْهِ قَال: «أَطِيعُوا أُمَرَاءَ كُمْ مَهْمَا كَانَ، فَإِنْ أَمَرُوكُمْ بِشَيْءٍ عِمَّا لَمْ آتِكُمْ بِهِ فَهُوَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتُمْ مِنْهُ بَرَاءٌ، وَإِنْ أَمَرُوكُمْ بِشَيْءٍ عِمَّا جِئْتُكُمْ بِهِ؛ فَإِنَّهُمْ يُؤْجَرُونَ عَلَيْهِ وَتُؤْجَرُونَ عَلَيْهِ، ذَلِكُمْ بِأَنْكُمْ إِذَا لَقِيتُمْ رَبَّكُمْ قُلْتُمْ: رَبَّنَا لَا فَإِنَّهُمْ يُؤْجَرُونَ عَلَيْهِ، ذَلِكُمْ بِأَنْكُمْ إِذَا لَقِيتُمْ رَبَّكُمْ قُلْتُمْ: رَبَّنَا لَا ظُلْمَ، فَيَقُولُونَ : رَبَّنَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رُسَلا فَأَطَعْنَاهُمْ، وَاسْتَخْلَفْتَ عَلَيْنَا خُلَفَاءَ فَأَطَعْنَاهُمْ، وَأَمَّرْتَ عَلَيْنَا أُمْرَاءَ فَأَطَعْنَاهُمْ. فَيَقُولُونَ: صَدَقْتُمْ، هُو عَلَيْهِمْ وَأَنْتُمْ مِنْهُ بَرَاءٌ » عَلَيْنَا أُمْرَاءَ فَأَطَعْنَاهُمْ. فَيَقُولُ: صَدَقْتُمْ، هُو عَلَيْهِمْ وَأَنْتُمْ مِنْهُ بَرَاءٌ ﴾ عَلَيْهِمْ وَأَنْتُمْ مِنْهُ بَرَاءٌ ﴾ .

وعن أنسِ بنِ مالكِ وَ قَال: نهانا كبراؤُنا من أصحابِ محمدٍ اللهِ قَال: «لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ وَلَا تَعُ شُّوهُمْ، وَلَا تُبغوهُمْ، وَاتَّقُوا اللهَ، وَاصْبِرُوا؛ فَإِنَّ الْأَمْرَ قَريب "".

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧) واللفظ له.

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (۱۰٤۸)، والطبراني في «الكبير» (۲۰/ ۲۷۸/ ۲۰۸)، وفي مسند «الشاميين» (۱۸۷۳)، والبيقهي في «السنن الكبرى» (۸/ ۱۰۸)، [«ظلال الجنة» (۱۰٤۸)].

<sup>(</sup>٣) إسناده جيد: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠١٥)، والبيهقي في «الشعب» (٧١١٧)، [«ظلال الجنة» (٣)].

وعنِ ابنِ عمرَ عِنْ أَنَّ رسولَ الله عَلَى قال: «عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ الطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ أَوْ كَرِهَ، إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِذَا أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَلاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةَ»(١).

وعنِ عبدِ الله بنِ مسعودٍ وَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ قَالَ: «سَيَلِي أُمُورَكُمْ بَعْدِي رِجَالٌ يُطْفِئُونَ الشَّنَّة، وَيَعْمَلُونَ بِالْبِدْعَةِ، وَيُؤَخِّرُونَ الصَّلاَةَ عَنْ مَوَاقِيتِهَا».

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنْ أَدْرَكْتُهُمْ، كَيْفَ أَفْعَلُ؟ قَالَ: «تَسْأَلُنِي يَا ابْنَ أُمِّ عَبْدٍ كَيْفَ تَفْعَلُ؟ لاَ طَاعَةَ لَيَنْ عَصَى الله»(٢).

وعن أبي بَكرَة هِيْفَ قال: سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَي اللهِ اللهِ عَلَي اللهُ اللهِ اللهُ عَلَي اللهُ ال

وعنه أيضاً خين قال: «من أَجَلَّ سلطان الله؛ أجَله الله يوم القيامة»(٤).

وعن عِياضِ بن غَنمٍ أنه قال لهشامٍ بنِ حكيمٍ: ألم تسمعُ بقولِ رسولِ الله ﷺ: «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانٍ فَلا يُبْدِهِ عَلانِيَةً، وَلَكِنْ يَأْخُذُ بِيَدِهِ فَيَخْلُوا بِهِ فَإِنْ قَبِلُ مِنْهُ فَذَاكَ وَإِلا كَانَ قَدْ أَدَى الَّذِي عَلَيْهِ»(٥٠).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧١٤٤)، ومسلم (١٨٣٩)، وابن ماجه (٢٨٦٤) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٢٨٦٥)، وأحمد (١/ ٣٩٩)، واللفظ لابن ماجه [«السلسلة الصحيحة» (٩٠٥)].

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه الترمـذي (٢٢٢٤)، وأحمـد (٥/ ٤٢)، والطيالـسي (٩٢٨)، وابـن أبي عاصــم في «الـسنة» (١٠١٨)، والبزار (٣٦٧٠)، [«صحيح الجامع» (٦١١١)].

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٢٥)، [«السلسلة الصحيحة» (٢٢٩٧)].

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه ابن أبي عاصم في كتاب «السنة» (١٠٩٦)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٩٧٧)، [«ظلال الجنة» (١٠٩٦)].

وإذا رأيتَ الرجلَ يدعو على السلطانِ فاعلمْ أنّه صاحبُ هـوي، وإذا رأيتَ الرجلَ يدعو للسلطانِ بالصلاحِ، فاعلمْ أنه صاحبُ سُنةٍ إن شاءَ الله.

لقولِ فضيلٍ: (لو كانت لي دعوةٌ ما جعلتُها إلا في السلطانِ، قيلَ له: يا أبا على! فسّر لنا هذا، قال: إذا جعلتُها في نفسي لم تَعْدُني، وإذا جعلتُها في السلطانِ صَلَحَ، فصلَحَ بصلاحِه العبادُ والبلاد)(١).

فأُمرنا أن ندعوَ لهم بالصلاحِ، ولم نـؤمرُ أن نـدعوَ عليهم، وإن ظلمـوا وإن جاروا؛ لأنَّ ظلمَهم وجورَهم على أنفسِهم، وصلاحُهم لأنفسِهم وللمسلمين.

جاء في «شرح العقيدة الطحاوية» (٢): قولُه: (ولا نرى الخروجَ على أئمتِنا وولاةِ أمورِنا، وإن جاروا، ولا ندعوا عليهم، ولا ننزعُ يداً من طاعتِهم، ونرى طاعتَهم من طاعةِ الله -عز وجل- فريضةً؛ ما لم يأمروا بمعصية، وندعو لهم بالصلاح والمعافاة).

قال الشارح: «قال تعالى: ﴿ يَا لَيْهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ الطِيعُوا اللَّهَ وَالطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُوْ السَّاء: ٥٩].

وفي الصحيح عن النبيِّ عَلَيْهِ: أنَّه قال: «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ الله، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى الله، وَمَنْ يُطِعِ الأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي، وَمَنْ يَعْصِ الأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي ... »(").

<sup>(</sup>١) «شرح السنة» للبربهاري (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) «شرح العقيدة الطحاوية» (ص٣٧٩).

<sup>(</sup>٣)متفق عليه: رواه البخاري (٢٩٥٧)، ومسلم (١٨٣٥).

وجاء في «الشرح» أيضاً ((وأمّا لزومُ طاعتهم وإنْ جاروا، فلأنه يترتبُ على الحروجِ من طاعتهم من المفاسدِ أضعافُ ما يحصلُ من جَورِهم، بل في الصبرِ على جَورهم تكفيرُ السيئاتِ ومضاعفةُ الأجورِ، فإنَّ الله تعالى ما سَلَّطهم علينا إلّا لفسادِ أعهالِنا، والجزاءُ من جنسِ العملِ، فعلينا الاجتهادُ في الاستغفارِ والتوبةِ وإصلاحِ العملِ، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَدَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيّدِيكُمُ وَإِصلاحِ العملِ، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَدَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيّدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ((()) والسوري)، وقال تعالى: ﴿ أَولَمَا أَصَدَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَد أَصَبَتُم وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ((()) والسوري)، وقال تعالى: ﴿ أَولَمَا أَصَدَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَد أَصَبَتُم وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ((()) وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي مِنْ عَندِ أَنفُسِكُم اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِن سَيّتَعَوْفِن نَفْسِكُ ﴿ وَالنساء: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي مُنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللّهُ اللهُ مِن سَيّتَعَوْفِن نَفْسِكُ ﴾ [الاساء: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي مَنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللّهُ مِن الطَالْمِ، فَلْيتركوا الظلم).

### ٢- كلمةٌ حولَ الخروجِ على السلطان:

لا بُدَّ لنا أن نعلمَ أنَّ أمنَ البلادِ مرتبطٌ بالتفاهم بين الراعي والرعيّةِ والحاكمِ والمحكومِ؛ تحتَ رايةِ التناصحِ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ، وهذا مما يُقوي الصفَّ الداخليَّ، لحماية البلادِ من عَبثِ العابثين.

والتواصي بالحقّ والصبرِ، والتواصلُ بينَ الراعي والرعيّة؛ من أسبابِ طاعـةِ الرحمنِ، ونُصرةِ السلطانِ، وقهرِ الشيطان.

<sup>(</sup>١) «شرح العقيدة الطحاوية» (ص٣٨١).

وقد وردتِ النصوصُ بوجوبِ الطاعةِ للحاكم؛ ما لم يصدرْ منه الكفرُ البواحُ لحديثِ جُنادةَ بنِ أبي أمية، قال: دخلنا على عُبادةَ بنِ الصامتِ -وهو مريض-، قلنا: أصلحكَ اللهُ، حَدِّثْ بحديثٍ ينفعْكَ اللهُ به، سمعته من النبيِّ عُلَيُّ قال: دعانا النبيُّ عُلَيُّ فبايعناه، فقال: -فيا أَخَذَ علينا-: «أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا وَعُسْرِنَا وَأَثَرَةٍ (١) عَلَيْنَا، وَأَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ (١) أَهْلَهُ إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ الله فِيهِ بُرْهَانٌ (١).

وهذا كَأَنْ يأمرَ بعبادةِ الأوثانِ، أو الكفرِ بالقرآنِ، أو السجودِ لغيرِ الرحمنِ،... هذا أولاً.

أمّا ثانياً: فإنه من الجديرِ بالذِّكر؛ أنّه لا يجوزُ هذا الخروجُ إذا لم يَمْضِ السرطُ المُبَيّنُ في قولِه ﷺ: «مَا مِنْ قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالْمَعَاصِي ؛ هُمْ أَعَزُّ مِنْهُمْ وَأَمْنَعُ لاَ يُغَيِّرُونَ ؛ إِلّا عَمَّهُمُ اللهُ بِعِقَابٍ » (٤).

فإذا لم يكن من يُعمل فيهم بالمعاصي أعزَّ وأمنعَ؛ كان لهم العذرُ في عدِم التغيير.

ثالثاً: فإنه يتأكدُ عدمُ جوازِ الخروج على الحاكمِ، إذا كانَ هذا الخروجُ سيترتبُ عليه مفاسدُ أكثرُ من المفاسدِ التي يُراد تغييرُها؛ كإراقةِ الدماءِ، واستجلابِ

<sup>(</sup>١) أثرة: أي: على استئثار الأمراء بحظوظهم واختصاصهم إياها بأنفسهم. «الكرماني».

<sup>(</sup>٢) أي: الإمارة. «الكرماني».

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٥، ٢٥٠٧)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه ابن ماجه (٤٠٠٩) وأبو داود (٤٣٣٩)، وأحمد (٤/ ٣٦٤)، [«السلسلة الصحيحة» (٣٥٥٣)].

المذابح، ونشرِ الذُّعر والتمزقِ والتفرقِ، وتدخُّلِ الأعداءِ في شؤونِ البلاد، وإثارةِ التفرقةِ العنصريةِ والطائفيةِ، فكيفَ إذا وقعَ هذا كُلُّه أو معظمُه، ولم يحصلِ العدلُ المرادُ، بل وازدادَ الظلمُ والفسادُ؟!

هذا مع التنبيهِ إلى خطرِ الراياتِ العُمِّيةِ من أماكنَ كثيرةٍ؛ تسعى لإفسادِ الـبلادِ والعبادِ. واللهُ ولي التوفيق.

قال سليانُ بن عليِّ الربعيُّ: (لمَّا كانتِ الفتنةُ: فتنةُ ابنِ الأشعثِ -إذْ قاتلَ الحجاجَ ابنَ يوسفَ - انطلقَ عقبةُ بنُ عبدِ الغافرِ وأبو الجوزاءِ وعبدُ الله بنُ غالبٍ، في نفرٍ من نظرائهم، فدخلوا على الحسنِ فقالوا: يا أبا سعيد: ما تقول في قتالِ هذا الطاغيةِ الذي سفكَ الدمَ الحرامَ، وأخذَ المالَ الحرامَ، وتركَ الصلاةَ وفعلَ وفعلَ وفعلَ ؟ -قال: وذكروا من أفعال الحجاجِ - فقال الحسنُ: أرى أن لا تقاتلوه! فإنها إن تكنْ عقوبةً منَ الله؛ فها أنتم برادي عقوبةَ اللهِ بأسيافِكم، وإن يكنْ بلاءٌ فاصبِروا حتى يحكمَ اللهُ وهو خيرُ الحاكمين، فخرجوا من عندِه وهم يقولون: نُطيعُ هذا العِلج؟!) (۱).

وقد نصَّ الأئمةُ والعلماءُ على خطأِ ابنِ الأشعثِ ومَنْ معه في الخروجِ على الحجاجِ، وقد عَبَرَ عن هذا الإمامُ ابنُ كثيرٍ بقوله: (والعَجَبُ كُلُّ العجبِ من هؤلاءِ الذين بايعوه بالإمارةِ وليس من قريش، وإنها هو كِنْدِيُّ من اليمن، وقد اجتمعَ الصحابةُ وَفَيْ يومَ السقيفةِ على أنَّ الإمارة لا تكون إلّا في قريش، واحتجَّ عليهمُ الصِّديقُ وَفِيْ بالحديثِ في ذلك؛ حتى إنّ الأنصارَ سألوا أن يكونَ منهم

<sup>(</sup>١) رواه ابن سعد في «الطبقات الكبري» (٧/ ١٦٣).

أميرٌ مع أميرِ المهاجرين، فأبى الصديقُ عليهم ذلك...؛ فكيفَ يعمَدونَ إلى خليفةٍ قد بويعَ له بالإمارةِ على المسلمين من سنينَ فيعزلونه، وهو من صليبةِ قريشٍ، ويبايعونَ لرجلٍ كِنديِّ بيعةً لم يتفقْ عليها أهلُ الحلِّ والعَقد؟! ولهذا لمَّا كانت هذه زلَّةً وفَلْتةً نشأ بسببها شرُّ كثيرٌ، فإنا لله وإنا إليه راجعون)(١).

وعن حذيفة بن اليهانِ هِشِك قال: (إِنَّ الْأَمْرَ بِالْـمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْـمُنْكَرِ لَحْسَنٌ، وَلَكِنْ لَيْسَ مِنَ السُّنَةِ أَنْ تَرْفَعَ السِّلَاحَ عَلَى إِمَامِكَ) (٢).

وعن سويدِ بنِ غفلةَ قال: (قال لي عُمرُ ﴿ الله عَالَهُ أَمَيَّةَ، إِنِّي لاَ أَدْرِي لَعَلِي لاَ أَلْقَاكَ بَعْدَ عَامِي هَذَا، فَاسْمَعْ وَأَطِعْ، وَإِنْ أُمِّرَ عَلَيْك عَبْدٌ حَبَثِيٌّ مُجْدَعٌ، إِنْ ضَرَبَك فَاصْبِرْ، وَإِنْ أَرَادَ أَمْرًا يَنْتَقِصُ دِينَك فَقُلْ: سَمْعٌ وَطَاعَةٌ، دَمِي دُونَ دِينِي، فَلاَ تفارقِ الْجَمَاعَةُ) (1).

ولْنعلَمْ أَنَّ منهجَ السلفِ في مسائلِ الحُكمِ والخلافةِ والبيعةِ؛ إنها يكون من خلالِ أهلِ الحَلِّ والعقد؛ لا بالثوراتِ والخروج على الحُكام.

#### ٣- خطرُ تنحي الحاكمِ المسلمِ.

لا شكَّ أنَّ العدلَ محبوبٌ بالفطرةِ، والنفوسُ تحبُّ العدلَ وتكرهُ الظلمَ.

<sup>(</sup>١) ذكره د. على الصياح في كتابه «من سير علماء السلف عند الفتن» (ص٢٨).

<sup>(</sup>٢) رواه عبدالرزاق (٣٧٦١٣)، والبيهقي في «الشعب» (٧٠٩٨)، وابن عدي «الكامل» (٢/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٣) إسناده حسن: رواه نُعيم بن حماد في «الفتن» (٣٨٩)، وابن أبي شيبة (٠٠ ٣٤٤)، والآجري في «الشريعة» (٧١)، وابن زنجويه في «الأموال» (٣٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/ ١٥٩)، [«سلسلة الآثار الصحيحة» (٢٨٥)]

بَيْدَ أَنَّ الخروجَ على الحاكمِ المسلمِ فيه مفاسدُ كثيرةٌ، وليسَ هـو مـن وسـائلِ الإصلاح الشرعيةِ، ولا هو من سبيل المؤمنين.

لذلك لم يقبل عثمانُ أن يتنحى عن الخلافة؛ امتثالاً لأمرِ رسولِ الله عَلَيْكَ.

وقد قال له ﷺ: «يَا عُثْمَانُ! إِنَّ الله مُقَمِّصُكَ قَمِيصًا فَإِنْ أَرَادَكَ الْمُنَافِقُونَ عَلَى خَلْعِهِ فَلا تَخْلَعْهُ»(١).

وهذا له تعليلٌ لا بدَّ من التنبيه إليه، وهذا يتضحُ بها يرويه نافعٌ، قال: (دخلَ ابنُ عمرَ على عثمانَ وعنده المغيرةُ بنُ الأخنسِ فقال: انظرْ ما يقولُ هؤلاء! يقولون: اخلَعْها، ولا تقتلْ نفسك. فقال ابنُ عمرَ: إذا خلعتَها أنحلَّدُ أنتَ في الدنيا؟ قال: لا. قال: فإن لم تخلعْها هل يزيدونَ على أن يقتلوك؟ قال: لا، قال: فهل يملكونَ لك جنةً أو ناراً؟ قال: لا. قال: فلا أرى أن تخلعَ قميصاً قَمَّصَكَهُ الله، فتكونَ سُنةً؛ كلها كره قومٌ خليفتَهم أو إمامَهم قتلوه)(١).

وهكذا لم يرفض أميرُ المؤمنينَ عثمانُ ويشك التنحِّي عن الخلافةِ لذاته ونفسِه كما هو بَيِّنٌ، ولكن لمصلحةِ الأمةِ وهذا قد بَينه ابنُ عمرَ ويشك حين قال: (فلا أرى لك أن تخلعَ قميصاً قَمَّصَكَهُ اللهُ، فتكونَ سنةً؛ كلما كره قومٌ خليفتَهم أو إمامَهم قتلوه).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (٦/ ٧٥)، وابـن أبي عاصـم في «الـسنة» (١١٧٩)، والحـاكم (٤٥٤٤)، [«صـحيح الجامع» (٧٩٤٧)].

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة (۳۸۸۱۱)، وابن سعد (۳/ ٦٦)، وخليفة بن خياط في تاريخه(ص۳۷)،و ابن عـساكر (۳۹/ ۳۵۷).

وذلك مخافة أن يكونَ سنةً متبعةً في خروجِ الناسِ على الحكام، وما يترتبُ على ذلك من المفاسدِ والفوضي وإراقةِ الدماء.

والأمرُ الثاني: أن أميرَ المؤمنين عثمانَ عَشِينَ لم يرضَ أن يقاتِلَ؛ وذلكَ لمصلحة الأمةِ أيضًا، وأرادَ أن يقى بدمه دماءَ المسلمين.

فهلا جعلنا ما سلكه عثمانُ عَيْثُ منهجاً لنا لدرءِ المفاسيدِ ودفعِ الـشرورِ مـا أمكنَ ذلك!

#### ٤- ماذا بعدَ تنحّي السلطان؟

إن هناكَ من يؤججُ الثوراتِ ويسعى لإشعالها تحتَ عنوانِ تحقيقِ الحريةِ والسعادةِ، والمزيدِ من الرغباتِ والمطالبِ، وتلبيةِ الحاجاتِ.

والسؤال: من أينَ يأتي هذا الحاكمُ المثالي؛ والحكومةُ المثالية؟!

أَيُّنشئُ الله سبحانه خلقاً جديداً وفيهم هذا الحاكم، وأفرادُ حكومته؟

أم يكونُ ذلكَ من أبناءِ البلادِ نفسِها؟!

وهل يتوقعُ المحتجّونَ والمتظاهرونَ أن يُنزَّلَ شخصٌ من السهاءِ تنزيلاً، أم يُفصَّلَ في مصنعِ تفصيلاً؛ يُلبي رغباتِ الناسِ جميعِهم، ويقضي حاجاتِهم، ويأتي لهم بهائدةٍ منَ السهاء تكونُ عيداً لأوّلهم وآخرِهم!!

ويُحقَقُ آمالَ المسلمين والنصارى والعلمانيين والملحدين والقوميين والبعثيين والمعتدلين والمتطرفين، والمتعصِّبين لـشمالِ البلـدِ، والمنحازين لجنوبِها والمـوالين لشرقِها، والمتفانين لغربها!!

أم أنّ هذه الاتجاهاتِ المتناقضةَ، والأفكارَ المتعارضةَ يَسهُل علاجُها!! ومن المعلومِ أنه يغلبُ على كُلِّ جيلٍ وزمانٍ وبلادٍ؛ طِباعٌ وخصائصُ وصفاتٌ -مع تفاوتِ ذلك فيها بينهم-.

وخيرُ النَّاس قرنُ النبيِّ عُلَّالِكُم ، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم (١).

وهذه الخيريةُ: في العلم، والعمل، والسلوكياتِ، والمصداقيةِ، والأخوةِ، والتآلفِ، والتعاونِ، والبذلِ، والعطاءِ، واجتنابِ المناهي والمحرمّات.

وكلّما مضت القرونُ صارَ النّاسُ إلى السلبياتِ أقربَ، وقد قالَ رسولُ الله عَلَيْ «لاَ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ »(٢).

فيجبُ أن نعلمَ أنَّ واقعَ الناسِ الآن يختلفُ عن جيلِ تلكَ القرونِ المباركة.

ولنعلمْ أن الحاكمَ لا بدَّ أنْ يأتيَ من جنسِ الطبقةِ، والبلدِ، والزمانِ؛ وألّا نعيشَ الخيالَ والأحلامَ والأوهامَ، وعلينا أن نسعى لتغييرِ ما نحن عليه من العيوبِ والذنوبِ؛ لنكونَ على حالٍ يصبو إليها الناسُ، وبالله التوفيق.

أقولُ لأجلِ التوضيحِ، وإزالةِ الالتباسِ: الحاكمُ نوعان:

النوع الأول: حاكم يحكمُ بكتابِ الله -عز وجل- وسنةِ نبيَّه ﷺ، يحرصُ على تحقيقِ العدلِ بقدر إمكانه، يحبُّ شعبَه ويجبونه.

<sup>(</sup>١) عن عمران بن حصين عن النبي الله أنه قال: «خَيْرُكُمْ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّـذِينَ يَلُـونَهُمْ»، متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٠٦٨).

النوع الثاني: حاكمٌ عندَه عدلٌ وظلمٌ، يحكمُ ببعضِ النصوصِ من الكتابِ والسنةِ، ويتركُ بعضها، يعاني الناسُ في الدولةِ من بعضِ الفسادِ والظلم، وتوجدُ الحريات، وهي متفاوتةٌ في بلادٍ أكثرَ من الأُخرى، مع وجودِ فقراءَ ومحتاجين، وأغنياءَ وموسرين.

السؤال: هل عند نجاحِ هذه الثوراتِ سيكونُ الحاكمُ القادمُ من القسمِ الأول؟ أم مِن القسمِ الثاني؟ وما الذي يضمنُ هذا؟

أم يمكنُ ألّا يكونَ من النوعين، بل هو نوعٌ ثالثٌ سيء!!

هذا مع الانتباهِ إلى نزفِ الدماء، والتقتيل والترويع، وما يَترك في النفوس من حقدٍ وضغينةٍ، والسؤالُ الأخير هنا: ما الفتوى الرّاجحةُ بعد التدبرِ والتأملِ؟ وما هو الأقلُّ شراً؟ والأخفُّ ضرراً؟

وإن مما قاله ﷺ: «إِنْ كَانَ لله خَلِيفَةٌ فِي الأَرْضِ فَضَرَبَ ظَهْرَكَ وَأَخَذَ مَالَكَ فَأَطِعْهُ وَإِلاَّ فَمُتْ وَأَنْتَ عَاضٌ بِجِذْكِ('' شَجَرَةٍ»('').

السؤال: هل الخليفةُ موجودٌ؟

فإن قال قائلٌ: نعم، قلنا: أطعه، وإن قال: لا، ليسَ هنـ اك خليفـةٌ في الأرضِ، قلنا: فَمُتْ وأنت عاضٌ بجذل شجرة.

أقول: إنَّ الأمرَ محصورٌ بين شيئين: إمّا الطاعةُ، وإمّا الاعتزالُ، وليس هناك أمرٌ ثالثٌ كالخروج على السلطانِ -كما يزعمون-.

<sup>(</sup>١) الجذل -بالكسر والفتح- أصل الشجرة يقطع.

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أبو داود (٤٢٤٤)، وأحمد (٥/ ٤٠٣)، والبزار (٢٩٦٠)، [«السلسلة الصحيحة» (١٧٩١)].

قال حذيفة وشف ، بعدَ أن سمعَ منَ النبيِّ اللهِ الفتن-: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَمُمُ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَبَرَةٍ، حَتَى يُدْرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ» (۱).

وفي طريقٍ من طرقِ الحديثِ: «فَإِنْ ثَمَّتْ يَا حُذَيْفَةُ وَأَنْتَ عَاضٌ عَلَى جِذْلٍ خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تَتَّبِعَ أَحَدًا مِنْهُمْ»(٢).

#### ٥ – طعنٌ واتّهام!!

وإننا لنسمعُ هذهِ الأيامَ تمجيدَ الثوراتِ والطعنَ فيمن يخالفُ، واتهامَ من يسكت... ويبلغُ الحدُّ إلى الاتهام بالخيانةِ وقولِهم: عملاءُ النظام!!

فأقولُ: هؤلاءِ عملاءُ النظام، فهل أنتم أهلُ الفوضي؟

فإن قالوا: نقصدُ عملاءَ السلطان.

أقول: وأنتم ليس لكم سلطانٌ، أم أنتم عملاءُ لسلطانٍ قادم؟

وعلى كُلِّ حالٍ؛ فإنَّ من يخالفُ الآنَ في الخروجِ على السلطانِ؛ يُتَهمُ أنَّه من أعوانِ السلطان، وسيظلُّ هذا إلى بضعِ سنينَ أو أكثرَ ثم يَنسى الناسُ الأمر، ويتكررُ المشهدُ باتمامِ السلطانِ الثاني، وأنه من يسكتُ عنه فإنه من المتآمرين.. وهكذا!!

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه أبو داود (٢٤٦٤)، والنسائي في «الكبرى» (٨٠٣٢)، وأحمد (٥/ ٣٨٦)، وابن حبان (٢) حسن: (١٩٨٦)، [«السلسلة الصحيحة» (٢٧٣٩)].

فإلى متى تظلُّ هذه الثوراتُ؛ لطالما من ثارَ على غيرِه؛ ثار غيرُه عليه.

ألا ينبغي التفكيرُ بسلوكِ السبيلِ الصحيحِ؛ الذي شرعه ربُّ العالمين سبحانه لتحقيقِ سعادةِ البشرية)(١).

<sup>(</sup>١) «الفتن وسبيل النجاة منها» (ص١٤٢-١٥٤). بشيءٍ من التصرف والاختصار.

# الأمرُ الثالث أسبابُ الفتن

المؤمن يستطيعُ مواجهةَ الفتنِ إذا كان على علم بأسبابها، وأسبابُها كثيرةٌ منها:

### السبُب الأولُ: إتباعُ الهوى، وفسادُ القصد.

إِنَّ الهوى يمنعُ صاحبَهُ من الاستجابةِ للحقِّ، قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسَتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِهُ دُى مِّنَ ٱللَّهُ إِنَّ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِهُ دُى مِّنَ ٱللَّهُ إِن اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِن اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِن اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

إن الهوى إله يُعبدُ من دون الله، فالهوى عند كثيرٍ من الناس هو الذي يأمرُ وهو الذي ينهى، وهو الذي يُحلل لهم وهو الذي يُحرم، فأصحابُ الهوى يجبون ويوالون لهواهم، ويبغضون ويمنعون لهواهم.

قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اَتَّخَذَ إِلَهَهُ مُوَنَهُ وَأَضَلَهُ ٱللهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْنَوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ اللَّهُ الْبَانِةِ ].

وقال تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىهَهُ. هَوَىنهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللهُ أَمْ اللهُ اللهُ

ولذلك أمرَ اللهُ رسلَه وأنبياءَه أن يَتَبعوا الوحيَ الذي جاءهم من الله ولا يتبعوا الهوى، قال تعالى لنبيه داود عليسم في يَدَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَبعوا الهوى، قال تعالى لنبيه داود عليسم في يَدَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِي وَلَا تَتَبِعِ ٱلْهَوَى فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ اللَّهِ آلِي.

وقال تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ وَأَنِ أَحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ [المائدة: ٤٩].

وقال تعالى له أيضاً: ﴿ فَلِلاَلِكَ فَأَدْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتُ وَلَا نَنْبِعُ الْمَوْرَةُ وَلَا نَنْبِعُ السّورى:١٥].

الهوى يُوقعُ صاحبَه في الفتنةِ -فتنةِ الشهواتِ وفتنةِ الشَّبهات- فيهلك، ولذلك قال الشَّبهات- فيهلك، ولذلك قال الشَّبُهُ: «ثَلاثٌ مُهْلِكَاتٌ، وَثَلاثٌ مُنَجِّيَاتٍ..» وذكر الشَّهُ المهلكاتِ فقال: «فَأَمَّا الْمُهْلِكَاتُ: فَشُحُّ مُطَاعٌ، وَهَوَى مُتَّبَعٌ، وَإِعْجَابُ الْمَرْءِ بنفْسِهِ»(۱).

<sup>(</sup>١) حسن لغيره: رواه الطبراني في « الأوسط» (٤٥٧٥)، [«صحيح الترغيب» (٢٦٠٧)].

### السبب الثاني: الغلوُّ في الدينِ بالإفراطِ أو التفريطِ.

الغلوُّ في الدينِ سببٌ للوقوعِ في الفتنِ، ولذلك جاءَ الإسلامُ يحذِّرُ من الغلوِّ في الدينِ، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ النَّكَابُ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [الماللة:٧٧].

وقال ﴿ اللَّهِ النَّاسُ! إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ؛ فَإِنَّهَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَـبْلَكُمُ الْغُلُوّ فِي الدِّينِ؛ فَإِنَّهَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَـبْلَكُمُ الْغُلُوّ فِي الدِّينِ » (۱) .

ومن خلالِ مُجمل النصوصِ المشتملةِ على النهيِ عن الغلو، يتبينُ أنَّ الغلوَّ نوعان:

الأولُ: الغلوّ الكليُّ الاعتقاديّ.

الثاني: الغلوُّ الجزئيُّ العمليُّ.

والمرادُ بالغلوِّ الكليِّ الاعتقاديِّ: الغلوُّ المتعَلِّقُ بكلياتِ الشريعةِ، وبمسائلِ الاعتقادِ، مثلُ: الغلوِّ في الولاءِ والبراءِ، كالغلوِّ في الأئمةِ وادعاءِ العصمةِ لهم، أو الغلوِّ في البراءةِ من المجتمع العاصي. ومثل: الغلوِّ في التكفيرِ؛ كالتكفيرِ بالمعصية.

وهذا الغلوُّ الكليُّ الاعتقاديُّ أشدُّ خطراً من الغلوِّ الجزئيِّ العملي؛ ذلك أن الفِرَقَ إنها تصيرُ فِرقاً بخلافها للفرقةِ الناجيةِ في معنى كليِّ للدين، وفي قاعدةٍ من قواعدِ الشريعةِ، لا في جزئيٍّ من الجزئيات؛ إذ الجزئيُّ أو الفرعُ الشاذُّ لا ينشأ عنه مخالفةٌ يقعُ بسببها التفرقُ شيعاً، وإنها ينشأُ التفرقُ عند وقوعِ المخالفةِ في الأمورِ الكلية.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ماجه (٣٠٢٩)، والنسائي (٣٠٥٧)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٨)، وأبو يعلى (٢٤٧٢)، [«السلسلة الصحيحة (١٢٨٣)].

فمن أسبابِ نشوءِ الفِرق: غُلُوها غلواً كلياً اعتقادياً، ولذلك فإن ثمة أوصافاً وخصائصَ تجمعُ بين الفرقِ الغالية على مرّ التاريخ، ذكر أهلُ العلمِ بعضاً منها. ومما يطرِّدُ كثيراً في فرقِ الغلاةِ وصفان يجمعُها حديثُ رسولِ الله على الذي رواه أبو سعيدِ الخدريُ على في حديثِ قصةِ الرجلِ الذي اعترضَ على قسمةِ النبيِّ على أن يقتُله... فمنعه، فلما ولَّى قال: "إنَّ مِنْ ضِنْ ضِنْ ضِنْ مُرُوقَ وفيه: فسألَ رجلُ النبيَّ على أن يقتُله... فمنعه، فلما ولَّى قال: "إنَّ مِنْ ضِنْ ضِنْ مُرُوقَ السَّهُم مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَقْتُلُونَ أَهْلَ الإِسْلامِ وَيَدَعُونَ أَهْلَ الأَوْثَانِ، لَئِنْ أَنَا أَذْرَكُ تُهُمْ لأَقْتُلنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ» (١).

وإليكم تفصيلَ هذين الوصفين:

الأوُّل: عدمُ فهمِ القرآنِ، فهم يقرءونه دون فقهٍ، وعدمُ فهمِهم للقرآن بشكلِ سليم؛ جعلَهم يأخذونَ آياتٍ نزلت في الكفارِ، فيحملونها على المسلمين، فقد قالَ عبدُالله بنُ عمر هيئي في الخوارج: (إِنَّهُمُ انْطَلَقُوا إِلَى آياتٍ نَزَلَتْ فِي الْحُوارِج: (إِنَّهُمُ انْطَلَقُوا إِلَى آياتٍ نَزَلَتْ فِي الْحُوارِج: (الْمَائُ اللهُ اللهُ عَمَلُوهَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ) (٢).

ثانياً: التكفيرُ، ويضمُّ بعضُهم إلى التكفيرِ استحلالَ الـدماءِ، وهـذا يكـاد يكـونُ مشتركاً بين أكثرِ أهلِ البدع.

قال أبو قلابَة: (مَا ابْتَدَعَ رَجُلٌ بِدْعَةً إِلَّا اسْتَحَلَّ السَّيْفَ) (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٤٤)، ومسلم (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري معلقاً (٩/ ٢١) كتاب بدء الوحي، باب (٦) قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم. ووصله الطبري في «تهذيب الآثار» [ابن حجر في «التغليق التعليق» (٥/ ٢٥٩)]

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الدارمي (١٠٠)، والفريابي في «القدر» (٣٦٨)، والآجري في «الـشريعة» (٢٠٥٢) [صححه المحقق حسين سليم أسد].

وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ رحمه الله: (طريقةُ أهلِ البدعِ يَجمعون بين الجهلِ والظلمِ، فيبتدعونَ بدعةً مخالفةً للكتابِ والسنةِ وإجماعِ الصحابةِ، ويُكفِّرونَ من خالفهم في بِدَعِهم)(١).

### السببُ الثَّالث: غيابُ المنهجِ الصحيحِ واتباعُ المتشابهِ.

٧- وَيقول أبو موسى الأشعريُ وَيُنْ لَعَبْ لَعبدِ الله بنِ مسعودٍ وَلَمْ أَرَ وَالْحَمْدُ لله إِلَّا خَيْرًا، الرَّحْمَنِ! إِنِي رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ آنِفًا أَمْرًا أَنْكُرْتُهُ، وَلَمْ أَرَ وَالْحَمْدُ لله إِلَّا خَيْرًا، قَالَ: فَهَا هُو؟ فَقَالَ: إِنْ عِشْتَ فَسَتَرَاهُ، قَالَ: رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ قَوْمًا حِلَقًا جُلُوسًا، يَنْتَظِرُونَ الصَّلاَةَ: فِي كُلِّ حَلْقَةٍ رَجُلٌ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصِي فَيَقُولُ: حَلْقَةٍ رَجُلٌ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصِي فَيَقُولُ: كَبِّرُوا مِئَةً، فَيُكَبِّرُونَ الصَّلاَةَ: فِي كُلِّ حَلْقَةٍ رَجُلٌ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصِي فَيَقُولُ: كَبِّرُوا مِئَةً، فَيُكَبِّرُونَ مِئَةً، فَيَقُولُ: هَلِّلُوا مِئَةً، فَيُهلِّلُونَ مِئَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِئَةً، فَيُعَبِّرُونَ مِئَةً، فَيَكُولُ: هَلِلُوا مِئَةً، فَيُهلِّلُونَ مِئَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِئَةً، فَيُسَبِّحُونَ مِئَةً، قَالَ: فَهَاذَا قُلْتَ هَمُّمْ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ هَمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ مَا عُلْتَ هُمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ مَا قُلْتَ هَالَ: فَهَا لَنَ عَلَا مَا قُلْتُ هَمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ مَا قُلْتَ هُمْ شَيْئًا انْتِظَارَ رَأْيِكَ أَو الْتَظَارَ أَمْرِكَ.

قَالَ: أَفَلاَ أَمَرْتَهُمْ أَنْ يَعُدُّوا سَيِّنَاتِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَمُّمْ أَنْ لاَ يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ؟ ثُمَّ مَضَى وَمَضَيْنَا مَعَهُ، حَتَّى أَتَى حَلْقَةً مِنْ تِلْكَ الْحِلَقِ، فَوَقَفَ عَلَيْهِمْ.

<sup>(</sup>١) «الرد على البكري» (٢/ ٢٥٥)

فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَ؟

قَالُوا: يَا أَبَا عَبْدِ الَّرِحْمَنِ! حَصِيَّ نَعُدُّ بِهِ التَّكْبِيرَ وَالتَّهْلِيلَ وَالتَّسْبِيحَ.

قَالَ: فَعُدُّوا سَيِّئَاتِكُمْ، فَأَنَا ضَامِنٌ أَنْ لاَ يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِكُمْ شَيْءٌ، وَيُحَكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ! مَا أَسْرَعَ هَلَكَتَكُمْ!

هَؤُلاَءِ صَحَابَةُ نَبِيَّكُمْ عَلَيْكُمْ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآنِيَتُهُ لَمْ تُكْسَرْ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَى مِنْ مِلَّةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْكُ أَوْ مُفْتَتِحُوا بَابِ ضَلاَلَةٍ؟ قَالُوا: وَالله يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ! مَا أَرَدْنَا إِلَّا الْخَيْرَ.

قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُرِيدٍ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ. إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ حَدَّثَنَا: «أَنَّ قَوْمًا يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ» وَايْمُ اللهِ! مَا أَدْرِي لَعَلَّ أَكْثَرَهُمْ مِنْكُمْ، ثُمَّ تَولَّى عَنْهُمْ.

فَقَالَ عَمْرُو بْنُ سَلِمَةَ: رَأَيْنَا عَامَّةَ أُولَئِكَ الجِلَقِ يُطَاعِنُونَا يَوْمَ النَّهْرَوَانِ مَعَ الْخُوَارِج)(١).

٣- وَيقولُ ابنُ عباسٍ عَيَضْ: (لما خرجَتِ الحروريةُ -وهمُ الخوارجُ - اعتزلوا في دارِهم وكانوا ستةَ آلافٍ. فقلت لعليّ عَيْثُ : يا أميرَ المؤمنين! أبردْ بالظهر لعلي آتي هؤلاءِ القومَ فأكلمهم. قال: إني أخافُ عليك، قلت: كلا.

قال: فقمتُ وخرجتُ ودخلتُ عليهم في نصفِ النهارِ، وهم قائلون فسلمت عليهم، فقالوا: مرحباً بك يا ابنَ عباسِ! فما جاء بك؟

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الدارمي (۲۱۰)، [«السلسلة الصحيحة» (۲۰۰۰)].

قلت لهم: أتيتكم من عندِ أصحابِ النبيِّ الله وصهرِه، وعليهم نزل القرآن، وهم أعلم بتأويله منكم، وليس فيكم منهم أحدُّ؛ لأبلغكم ما يقولون وتخبروني بها تقولون.

قلت: أخبروني ماذا نَقِمتم على أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيُّ وابـنِ عَمِّـه؟ قـالوا: ثلاثٌ. قلتُ: ما هنَّ؟

قالوا: أما إحداهُنَّ فإنه حكَّم الرجالَ في أمرِ الله، وقال الله تعالى: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُمُ لِللهِ اللهِ تعالى: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيُولِيُولِيَّالِيَّالِيَّالِيَّالِّلْمُ اللهُ الله

قالوا: وأما الثانية فإنه قاتل ولم يسبِ ولم يَغنم، فإن كانوا كفاراً سلبهم وإن كانوا مؤمنين ما أحلَّ قتالهم، قلت: هذه اثنتان فها الثالثة؟

قالوا: إنه محى نفسه عن أميرِ المؤمنين فهو أميرُ الكافرين.

قلت: هل عندكم شيءٌ غيرُ هذا؟ قالوا: حسبُنا هذا. قلت: أرأيتم إن قرأتُ عليكم من كتابِ الله، ومن سنةِ نبيِّه ﷺ ما يردُّ قولَكم أترضَون؟ قالوا: نعم.

قلت: أما قولُكم حكَّمَ الرجالَ في أمرِ الله، فأنا أقرأُ عليكم في كتابِ الله؛ أن قد صَيَّرَ اللهُ حكمه إلى الرجالِ في ثمنِ ربعِ درهم، فأمرَ اللهُ الرجالَ أن يحكموا فيه، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَنَقَنْكُواْ الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنْكُهُ مِنكُمُ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآهُ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَنَقَنْكُواْ الصَيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنْكُهُ مِن كُمُ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآهُ مِن مَا للله تعالى! أحكم مِنْ مَا قَنْلَ مِنَ النَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوا عَدلٍ مِنكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٥]، فأنشد تُكم بالله تعالى! أحكم الرجالِ في أرنبٍ ونحوها من الصيدِ أفضلُ، أم حكمُهم في دمائِهم وصلاحِ ذاتِ

بينهم، وأنتم تعلمونَ أن اللهَ تعالى لو شاءَ لحكمَ ولم يُصيرُ ذلكَ إلى الرجالِ؟ قالوا: بل هذا أفضل.

قلتُ: وأما قولكم قاتلَ ولم يسبِ ولم يغنم، أفتسبونَ أمَّكم عائشةَ وتستحلونَ منها ما تستحلُّ منها ما تستحلُّ منها ما نستحلُّ منها ما نستحلُّ منها ما تستحلُّ منها ما نستحلُّ منها على يقول: مِن غيرِها؛ فقد كفرتم، ولئن قلتم ليست بأمِّنا؛ فقد كفرتم؛ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿ ٱلنَّيِيُ أُولَى بِٱلْمُوْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمٍ مُ وَأَزُونَجُهُ وَأُمْ هَا أُمُ هَا الاحزاب: ] فأنتم تدورون بين ضلالتين، فأتوا منها بمخرج. قلت: أخرجتُ من هذه؟ قالوا: نعم.

وأما قولُكم محى اسمَه من أمير المؤمنينَ، فأنا آتيكم بمن تَرضَون، وأراكم قد سمعتم أنَّ النبيَّ عُلَيْ يومَ الحديبيةِ صالحَ المشركين فقال لعليِّ عَلَيْهِ عُكَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عُلَيْهِ مُعَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عُلَيْهِ عُمَّدٌ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عُلَيْهِ عُلَيْهِ عُمَدًا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عُلَيْهِ عُمَد بن عبدالله. أنك رسول الله لأطعناك، فاكتب: محمد بن عبدالله.

فقال رسولُ الله عَلَيْهِ: «امْحُ يَا عَلِيُّ! اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنِّي رَسُولُكَ، امْحُ يَا عَلِيُّ وَاكْتُبْ: هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ » فوالله لرسولُ اللهِ عَلَيْهِ حَيِّ من عليّ، وقد محا نفسَه ولم يكن محوُه ذلك يمحوه من النبوة. خرجتُ من هذه؟ قالوا: نعم فرجعَ منهم ألفان وخرج سائرُهم -أي: على عليّ ابن أبي طالب- فقُتلوا على ضلالتهم، فقتلهم المهاجرون والأنصار)(١).

روى ابن جرير في «تفسيره»: عن قتادة أنه كان قرأ هذه الآية: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

قال: (إن لم يكونوا الحرورية والسَّبائية فلا أدري من هم!! ولعمري لقد كان في أهلِ بدرٍ والحديبية الذين شهدوا مع رسولِ اللهِ اللهِ على بيعة الرضوانِ من المهاجرين والأنصار خبرٌ لمن استخبر، وعبرةٌ لمن اعتبر، لمن كان يعقل أو يبصر...

إنَّ الخوارجَ خرجوا وأصحابُ رسولِ الله عَلَى يومند كثيرٌ بالمدينة والشامِ والعراق، وأزواجُه يومئذ أحياء، والله ما خرج منهم ذكرٌ ولا أنشى حرورياً قط، ولا رضوا الذي هم عليه، ولا مالؤوهم فيه، بل كانوا يُحدّثون أنَّ رسولَ الله عَلَى، كان يعيبُهم، وكانوا يبغضونهم بقلوبهم، ويعادونهم بألسنتهم، وتشتد -والله عليهم أيديهم إذا لقوهم.

ولعمري لو كانَ أمرُ الخوارجِ هُدىً لاجتمع، ولكنه كان ضلالاً فتفرق، وكذلك الأمر إذا كان من عند غير الله وجدت فيه اختلافاً كثيراً، فقد ألاصوا -أي: أداروا- هذا الأمرَ منذ زمانٍ طويل، فهل أفلحوا فيه يوماً أو أنجحوا؟ يا سبحانَ الله!! كيف لا يعتبرُ آخرُ هؤلاء القوم بأولهم؟

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أحمد (١/ ٣٤٢)، والنسائي في «الكبرى» (٨٥٢٢)، [«محققو المسند»].

لو كانوا على هدى فقط أظهرَه الله وأفلَجه ونصرَه، ولكنهم كانوا على باطلل أكذبَه الله وأدحَضه، فهم كما رأيتَهم، كلما خرجَ لهم قرن أدحض الله حجتهم، وأكذبَ أحدوثَتهم، وأهرقَ دماءَهم...

إن كتموه كان قرحاً في قلوبهم وغماً عليهم، وإن أظهروه أهرقَ اللهُ دماءَهم.. ذاكم -والله- دينُ سُوءِ فاجتنبوه، والله إنَّ اليهوديةَ لبدعةٌ، وإن النصرانيةَ لبدعةٌ، وإن الحروريةَ لبدعةٌ، وإن السبائية لبدعةٌ، ما نزلَ بهن كتابٌ ولا سَنَّهن نبيٌّ) ا.ه.

وفي الآية الكريمة المشار إليها سابقاً: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَنَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئَلَ مِنْهُ ءَايَتُ اللهُ عَكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئَلِ وَأُخَرُ مُتَشَلِهِ هَنْ أَنَّ اللهُ اللهُ عند حلولِ الفتنِ والمشتبِهاتِ، فإن أعظمَ من يُبينها بياناً صحيحاً على وجهها الصحيحِ هم الراسخونَ في العلم، ولذلك ينبغي أن يُعلمَ أنَّ أهلَ العلم ليسوا على درجةٍ واحدةٍ في العلم.

وها هنا أثرٌ مهم جداً أُورده حتى يتبينَ لطالبِ الحقِّ معنى إتباعِ المتشابهِ ومعنى الرسوخ في العلم.

عن يزيدَ الفقيرِ قال: (كنتُ قد شغفني رأيٌ من رأي الخوارجِ فخرجنا في عصابةٍ ذوي عددٍ نريدُ أن نحجَّ، ثم نخرجَ على الناسِ، قال: فمَرَرْنا على المدينةِ فإذا جابرُ بنُ عبدِ الله يُحدِّثُ القومَ -جالسٌ إلى ساريةٍ - عن رسولِ اللهِ عَلَيْ، قال: فإذا هو قد ذكرَ الجهنميين.

قال: فقلتُ له: يا صاحبَ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ! ما هذا الذي تُحدِّ تُون؟! واللهُ يقول: ﴿ كُلُما أَرَادُوا أَن يقول: ﴿ كُلُما أَرَادُوا أَن يَقول: ﴿ كُلُما أَرَادُوا أَن يَعْرُجُوا مِنْهَا أَعُيدُوا فِيهَا ﴾ [السجدة: ٢٠]. في هذا الذي تقولون؟

قال: فقال: أتقرأُ القرآن؟ قلت: نعم. قال: فهل سمعتَ بمقامِ محمدٍ الله على الله الله أكونَ أحفظُ ذاك، قال: غيرَ أنه قد زعمَ أن قوماً يخرجون من النارِ بعد أن يكونوا فيها!

قال: يعني فيخرجونَ كأنهم عيدانُ السهاسمِ. قال: فيدخلون نهراً من أنهارِ الجنة، فيَغتسلون فيه، فيخرجون كأنهم القراطيسُ، فرجعنا فقلنا: ويحكم أترونَ الشيخَ يكذبُ على رسولِ اللهِ على على ورجعنا، فلا والله ما خرج منا غيرُ رجلٍ واحدٍ) (۱) .... فهذا الأثرُ يدلَ على فوائدَ منها:

أولاً: ضرورةُ لـزومِ مـنهجِ الـسلفِ في الفهـمِ والاسـتدلالِ، فهـؤلاء فهمـوا أن الإنسانَ إذا أُدخلَ النارَ فإنه لا يخرجُ منها، وهذه شبهةٌ، وهذه الـشبهةُ تـورثُ الفتنةَ، فإنهم لما حصلت في قلوبهم هذه الشبهةُ ورأوا الناسَ على غـير مـا هـم عليه أرادوا أن يقاتلوا الناسَ وأن يخرجوا عليهم.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩١).

ثانياً: أنه لا يكفي حسنُ النيةِ بغيرِ منهجٍ صحيحٍ، فهؤلاء كانت نيتُهم - في أنفسِهم - حسنةً إلا أنَّ ذلكَ لا يكفي؛ فالعبادةُ لها شرطان لا بدّ من اجتماعهما معاً؛ وهما: الإخلاصُ لله، والمتابعةُ للنبيِّ عَلَيْكَ.

ثالثاً: أنّ الرجوعَ إلى الحقّ من موانعِ الفتنةِ، فهؤلاءِ لما رجعوا إلى الحقّ صارَ هذا مانعاً لهم من الوقوع في الفتنة.

رابعاً: بيانُ فضلِ العلماءِ في توجيهِ الناسِ إلى المنهجِ الصحيحِ والرأي السديدِ المبنيِّ على الكتابِ والسنة.

# السببُ الرابع: الاستعجالُ وعدمُ الصبرِ.

قال الإمامُ البغويُّ في «معالم التنزيل» (٦/ ٢٧٩): (لا يستخفنَّك، معناه: لا يحمِلنَّكَ الذين لا يوقنون على الجهل، واتباعِهم في الغيّ).

وعن خَبابِ بن الأَرتِّ ﴿ عَنْ قَال: شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ ﴿ وَهُ وَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ فَقُلْنَا أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا أَلاَ تَدْعُو لَنَا فَقَالَ: ﴿ قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ بُرُدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ فَقُلْنَا أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا أَلاَ تَدْعُو لَنَا فَقَالَ: ﴿ وَقَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُوْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ فَيُجْعَلُ فِيهَا فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ يُوْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَلُ فِي الأَرْضِ فَيُجْعَلُ فِيهَا وَيُحَمِّهِ وَعَظْمِهِ فَهَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ فَيُجْعَلُ فِصْفَيْنِ وَيُمَشَّطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ وَعَظْمِهِ فَهَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ

عَنْ دِينِهِ وَاللهِ لَيَتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرُ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِـنْ صَـنْعَاءَ إِلَى حَـضْرَ مَوْتَ لأَ يَخَافُ إِلَّا اللهَ وَالذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُون» (١).

قال ابن القيّم رحمه الله: (ومن تأمل ما جرى على الإسلام من الفتنِ، صغارِها وكبارِها رآها من إضاعةِ هذا الأصل، وعدمِ الصبرِ على المنكر، فطلبُ إزالته يتولَّدُ منه ما هو أكبر منه) (٢) ا.ه.

وذكر الشيخُ حسين بن عودة العوايشة -حفظه الله- في كتابه «الفتن وسبيلُ النجاة منها» أسباباً أخرى منها:

### السببُ الخامس: عدمُ التعاون والنُّصرَةِ بين المسلمين:

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ۚ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ فِ

فسبيلُ درْءِ الفتن تَحَقُّقُ الوَلاية بينَ أهلِ الإسلامِ -وما يتضمنُ ذلكَ مِن التّعاونِ والنَّصْرَة-؛ لا التَّفرُّقُ والتّحزُّبُ والخلافُ.

وقد أمَر الله -سبحانه- أهلَ الإِسلامِ أَنْ يَتأمَّلُوا حالَ الكُفَّارِ وما هُم عليه مِن التَّعاونِ والنُّصرَةِ بينهم، وحَذَّرَنا مِن عدم تحقيقِ (الوَلاية)، وبيَّن سبحانه أنَّ هذا يؤدِّي إلى فتنةٍ وبلاءٍ في الأرضِ وفسادٍ كبير، ولمَ يقلْ في عَمَّان، أو القاهرة أو جدَّة.. بل في الأرضِ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٩٤٣).

<sup>(</sup>٢) «إعلام الموقعين» (٣/ ٤)

وممّا يُؤَجِّج الفِتَنَ ويزيدُ الفسادَ، أنَّ الكُفّار يأخذون بأَسبابِ القُوَّة والغَلَبَة، وأهلُ الإِسلام يأخذونَ بأسبابِ الضَّعفِ والهزيمةِ بتغييبِ هذه الوَلاية.

قال ابنُ كثيرٍ رحمه الله (۱): (ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضُ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتُنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَريض ).

### السببُ السادس: غيابُ المُسْلِحِين:

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَرَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ا

وهناك فرقٌ بين المُصْلِح والصّالح، فيمكنُ أنْ يكونَ الهلاكُ معَ وجودِ الصّالح، ولا يمكنُ أن يكونَ مع وجودِ المُصلِح.

عن زينبَ بنتِ جحشٍ ﴿ اللهِ النبيّ ﴿ اللهِ وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَا جُوجَ وَمَا جُوجَ مِثْلُ هَلَا اللهِ وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَا جُوجَ وَمَا جُوجَ مِثْلُ هَلَا اللهِ وَمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير» (٤/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٩٨ ٣٥)، ومسلم (٢٨٨٠).

وفسَّرَ الجمهورُ الخَبَثَ بالفسوقِ والفجورِ، وقال النووي: رحمه الله: (والظاهرُ أنَّه المعاصى مطلقاً).

وعن عائشة ﴿ فَخُ قالت: قالَ رسولُ الله ﴿ فَأَنَى : ﴿ إِذَا ظَهَرَ السُّوءُ فِي الْأَرْضِ أَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ بِأَهْلِ الْأَرْضِ بَأْسَهُ » قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! وَفِيهِمْ أَهْلُ طَاعَتِهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، ثُمَّ يَصِيرُونَ إِلَى رَحْمَةِ الله » (۱).

# السبب السابع: عدمُ الأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكر:

قال الله عز وجل: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَخِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَى لِسَكَانِ دَاوُهُ دَ وَعِيسَى ٱبَّنِ مَرْيَمَ ۚ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ۞ كَانُواْ لَا يَـتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَيِنْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ۞ [المائدة].

عن جابر وضع قال: لَمَّا رَجَعَتْ إِلَى رَسُولِ الله وَ أَنْ مُهَاجِرَةُ الْبَحْرِ، قَالَ الله وَ أَلاَ تُحَدِّثُونِي بِأَعَاجِيبِ مَا رَأَيْتُمْ بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ؟» قَالَ فِتْيةٌ مِنْهُمْ: بَلَى، يَا رَسُولَ الله، بَيْنَا نَحْنُ جُلُوسٌ مَرَّتْ بِنَا عَجُوزٌ مِنْ عَجَائِزِ رَهَابِينِهِمْ، تَحْمِلُ عَلَى رَأْسِهَا قُلَّةً الله، بَيْنَا نَحْنُ جُلُوسٌ مَرَّتْ بِنَا عَجُوزٌ مِنْ عَجَائِزِ رَهَابِينِهِمْ، تَحْمِلُ عَلَى رَأْسِهَا قُلَّةً مِنْ مَاءٍ، فَمَرَّتْ بِفَتَى مِنْهُمْ، فَجَعَلَ إِحْدَى يَدَيْهِ بَيْنَ كَتِفَيْهَا، ثُمَّ دَفَعَهَا فَخَرَّتْ عَلَى رُكْبَيْهَا، فَانْكَسَرَتْ فَلَتَهُا، فَلَيَّا ارْتَفَعَتِ الْتَفَتَتُ إِلَيْهِ، فَقَالَتْ: سَوْفَ تَعْلَمُ يَا وَكُبَيْهَا، فَانْكَسَرَتْ قُلَّةُهُا، فَلَيَّا ارْتَفَعَتِ الْتَفَتَتُ إِلَيْهِ، فَقَالَتْ: سَوْفَ تَعْلَمُ يَا فَكُرُنْ، إِذَا وَضَعَ اللهُ الْكُرْسِيَّ، وَجَمَعَ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ، وَتَكَلَّمَتِ الأَيْدِي

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (٦/ ٤١)، والحميدي (٢٦٤)، وإسماق بن راهويه (١١٠٨)، والبيهقي في «الشعب» (٧١٩٤)، [«السلسلة الصحيحة» (١٣٧٢)].

<sup>(</sup>٢) أي: يا غادر.

وَالْأَرْجُلُ، بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ، فَسَوْفَ تَعْلَمُ كَيْفَ أَمْرِي وَأَمْرُكَ عِنْدَهُ غَدًا، قَالَ: يَقُولُ رَسُولُ اللهِ أَمَّةً لاَ يُؤخَذُ يَقُولُ رَسُولُ اللهِ أَمَّةً لاَ يُؤخَذُ لِيَعْمِهُمْ مِنْ شَدِيدِهِمْ؟»(١).

وعن أي بكر الصديق وضي قال: (أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ تَقْرَءُونَ هَذِهِ الآيةَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ مَن ضَلَ إِذَا اَهْتَدَيْتُمْ ۖ ﴾ [المائسدة:١٠٠]، وإني سمِعتُ رسولَ الله وهي يقول: ﴿ إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدُيْهِ؛ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمُ الله بِعِقَابِ مِنْهُ ﴾ (").

وعن جريرِ بنِ عبدِ الله ﴿ عَلَىٰ عَالَ: سمعتُ رسولَ الله ﴿ اللهِ عَلَىٰ يَقُولَ: «مَا مِنْ رَجُلٍ يَكُونُ فِي قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالْمَعَاصِي؛ يَقْدِرُونَ عَلَى أَنْ يُغَيِّرُوا عَلَيْهِ فَلاَ يُغَيِّرُوا إِلَّا أَصَابَهُمُ الله بِعَذَابِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَمُوتُوا (٤).

وفي لفظ: «مَا مِنْ قَوْمٍ؛ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالْمَعَاصِي؛ هُمْ أَعَزُّ مِنْهُمْ وَأَمْنَعُ، لاَ يُغَيِّرُونَ، إِلَّا عَمَّهُمُ الله بِعِقَابٍ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) أي: كيف يُطهِّرُها من دنس الذنوب، انظر: «شرح ابن ماجه» للسندي (٢/ ٨٠).

<sup>(</sup>۲) حسن: رواه ابن ماجه (۲۰۱۰)، وأبو يعلى (۲۰۰۳)، وابـن حبـان (٥٠٥٨)، [«صـحيح ابـن ماجــه» (۳۲۳۹)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٤٣٣٨)، والترمذي (٢١٦٨)، وأحمد (١/٧)، وابن حبان (٣٠٤)، [«السلسلة الصحيحة» (١٥٦٤)].

<sup>(</sup>٤) حسن لغيره: رواه أبو داود(٤٣٣٩)، وابن حبان (٣٠٢)، والطبراني في «الكبير» (٢/ ٣٣٢/ ٢٣٨٢)، [«صحيح الترغيب» (٢٣١٦)].

<sup>(</sup>٥) حسن: رواه ابن ماجه (٤٠٠٩)، وأحمد (٤/ ٣٦١)، [«صحيح ابن ماجه» (٣٢٣٨)].

وعن ابن مسعود ﴿ عَبَادِ اللهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرِهِ مِائَةَ جَلْدَةٍ، فَلَمْ يَزَلْ يَسْأَلُ وَيَدْعُو حَتَّى صَارَتْ جَلْدَةً وَاحِدَةً، يُضُرَبَ فِي قَبْرِهِ مِائَةً جَلْدَةً وَاحِدَةً، فَامْتَلَأَ قَبْرُهُ عَلَيْهِ نَارًا، فَلَمَّا ارْتَفَعَ عَنْهُ قَالَ: عَلَامَ جَلَدْمُمُونِ؟، فَجُلِدَ جَلْدَةً وَاحِدَةً، فَامْتَلَأَ قَبْرُهُ عَلَيْهِ نَارًا، فَلَمَّا ارْتَفَعَ عَنْهُ قَالَ: عَلَامَ جَلَدُمُّونِي؟، قَالُوا: إِنَّكَ صَلَيْتَ صَلَاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ، وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ فَلَمْ تَنْصُرْهُ ﴾ (١).

ولا يجوزُ أن تمتنعَ عن قولِ الحقِّ خوفاً من الناس، قال الله تعالى: ﴿فَلَا تَخْشُوا ٱلنَّالَة:٤٤].

وعن أبي سعيدِ الخدريِّ عِيْتُ قال: قامَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ خطيباً فقال: «أَلاَ لاَ يَمْنَعَنَّ رَجُلاً هَيْبَةُ النَّاسِ أَنْ يَقُولَ بِحَقِّ إِذَا عَلِمَهُ» (٢٠).

قَالَ: فَبَكَى أَبُو سَعِيدٍ وَقَالَ: قَدْ وَالله رَأَيْنَا أَشْيَاءَ فَهِبْنَا (٣).

وفي رواية: (قال أبو سعيدٍ: فَحَمَلَنِي عَلَى ذَلِكَ، أَنِّي رَكِبْتُ إِلَى مُعَاوِيَةَ فَمَـلَأْتُ أُدْنَيْهِ)(؛).

وَلْتعلمْ -سددني الله وإيّاك- أنّ الأمرَ بالمعروف والنهيَ عن المنكر بضوابطه؛ أمرٌ مشروع، وهو من أركانِ سعادةِ الفردِ، والأسرةِ، والأُمّةِ، وسببُ النجاةِ في الآخرةِ بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>١) حسن لغيره: رواه الطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٣١٨٥)، [«صحيح الترغيب» (٢٢٣٤)].

<sup>(</sup>٢) وفي رواية: «فإنه لا يُقرِّب من أجل، ولا يباعد من الرزق»، أخرجه أحمد وغيره، وانظر: «السلسلة الصحيحة» (١٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: رواه الترمذي (٢١٩١)، وابن ماجه (٢٠٠٧)، [«صحيح الترغيب» (٢٧٥١)].

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أحمد (٣/ ٨٤)، [«السلسلة الصحيحة» (١٦٨)].

وأمّا البقاءُ على حالٍ غيرِ مُرضٍ، فإنّما هـو عقوبـةٌ مـنَ الله -سـبحانه- لعـدمِ الأمرِ بالمعروفِ والنهيِ عن المنكرِ، وإقصاءِ التناصح.

نعم؛ إنّه بها كسبت أيدي الناسِ من الآثام والذنوب، وعدمِ التواصي بالحقّ، والتواصي بالحقّ، والتواصي بالحقّ، والتواصي بالصبر، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمُ مِّن مُّصِيبَ فِي فَهِ مَا كَسَبَتَ اللهِ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمُ مِّن مُّصِيبَ فِي فَهِ مَا كَسَبَتَ اللهُ اللهُ

وهذا الحالُ الذي لا يُرضي يتناسبُ مع ضعفِ الإيمانِ، وعدمِ طاعةِ الـرحمن، لا أنّ الشرعَ يُقرُّ بهذا الحالِ الذي عليه الناس.

# السببُ الثامن: الفسوقُ والمعاصي والظُّلم:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَآ أَرَدُنَآ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَافَحَقَ عَلَيْهَا الْفَوْلُ فَدَمَّرْنَكَهَا تَدْمِيرًا ﴿ الْإِسراء].

فهذه هي إرادةُ الله سبحانه في الإهلاك، فهل هناك إرادةٌ تردُّها، أو قوةٌ تصدُّها؟!

فحقَّ عليها القول: أي الوعيدُ، فدمَّرناها تدميراً، يعني: (فَخَرَّبْنَاهَا عِنْدَ ذَلِكَ تَخْرِيبًا، وَأَهْلَكْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنْ أَهْلِهَا إِهْلاَكًا) (١).

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن جرير» (۱۶/ ۵۳۲).

فهل في تنحيةِ الحاكمِ تُمنعُ إرادةُ الله؟!!

وهل في تنحيةِ السُّلطان يُمنعُ التدميرُ الذي ذكرهُ الله سبحانه؟!!

قال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّلَةً وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ الْأَنفال].

قال ابنُ كثير رحمه الله: (يحذِّرُ تعالى عبادَه المؤمنين فتنةً: أي اختباراً ومحنةً يعمَّم الله المسيءَ وغيرَه، ولا يخصّ بها أهلَ المعاصي، ولا مَن باشرَ الذنب، بل يعمّها حيثُ لم تُدفَعْ وتُرفَعْ). انتهى.

وقال الزبيرُ بن العوّامِ ﴿ الله عَلَىٰ خصَّتنا في إصابتنا خاصّة).

وفي رواية: (نزلت هذه الآية ﴿ وَاتَّقُواْفِتْنَةً لَانْصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْمِنكُمُ وَاتَّقُواْفِتْنَةً لَانْصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْمِنكُمُ خَاصَكَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَكِيدُ الْعِقَابِ ﴿ الْأَنْفَالِ]، وما نظننا أهلَها، ونحنُ عُنينا بها) (۱).

وفي الحديث: «يَا مَعْشَرَ الْسَمُهَاجِرِينَ خَمْسٌ إِذَا ابْتُلِيتُمْ بِهِنَّ، وَأَعُوذُ بِاللهِ أَنْ تُدْرِكُوهُنَّ: لَمْ تَظْهَرِ الْفَاحِشَةُ فِي قَوْمٍ قَطُّ حَتَّى يُعْلِنُوا بِهَا؛ إِلَّا فَشَا فِيهِمُ النَّذِينَ مَضَوْا، وَلَمْ يَنْقُصُوا الطَّاعُونُ وَالأَوْجَاعُ الَّتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ فِي أَسْ لاَفِهِمُ الَّذِينَ مَضَوْا، وَلَمْ يَنْقُصُوا

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن جرير» (۱۳/ ٤٧٤).

الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ (١) إِلَّا أُخِذُوا بِالسِّنِينَ، وَشِدَّةِ الْمَؤُونَةِ، وَجَوْرِ السُّلْطَانِ عَلَيْهِمْ، وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةَ أَمْوَا لِهِمْ، إِلَّا مُنِعُوا الْقَطْرَ مِنَ السَّبَاءِ، وَلَوْلاَ الْبَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا، وَلَمْ يَمْعُوا خَوْلاً اللهِ وَعَهْدَ رَسُولِهِ؛ إِلَّا سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ غَيْرِهِمْ؛ فَأَخَذُوا يَنْقُضُ وَا عَهْدَ اللهِ وَعَهْدَ رَسُولِهِ؛ إِلَّا سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ غَيْرِهِمْ؛ فَأَخَذُوا يَنْقُضُ مَا فِي أَيْدِيمِمْ، وَمَا لَمْ نَحْكُمْ أَئِمَّ تُهُمْ بِكِتَابِ اللهِ، وَيَتَخَيَّرُوا عِبَّا أَنْ زَلَ اللهُ؛ إِلَّا جَعْلَ اللهُ بَأْسَهُمْ بَيْنَهُمْ "(").

فتأمَّل كيفَ يجلبُ نقصُ المكيالِ والميزانِ جورَ السلطانِ والجدبَ والغلاءَ، فمهم كانت هناك إضراباتٌ ومظاهراتٌ، واعتصاماتٌ، تشكو قلّة المالِ وكثرةَ العيالِ، وشدَّة الجوع والفقرِ؛ فإنها لن تفلح.

ومهم كانت من محاولاتٍ لتنحيةِ الحاكمِ فلا فائدةَ؛ لأنَّ منهجَ اللهِ لا يتغيرُ ﴿ وَلَن يَجِدُ لِللهِ تَلْمُ اللهِ لا يتغيرُ ﴿ وَلَن يَجِدَ لِللهِ تَلْمُ لِللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فلنُنَحِّ نقصَ المكيالِ والميزانِ يتنحَّ الجورُ والفقرُ.

عن قتادة قال: (قَالَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ: يَا رَبِّ أَنْتَ فِي السَّمَاءِ وَنَحْنُ فِي الْأَرْضِ، فَكَيْفَ لَنَا أَنْ نَعْرِفَ رِضَاكَ وَغَضَبَكَ؟ قَالَ: إِذَا رَضِيتُ عَنْكُمُ اسْتَعْمَلْتُ عَلَيْكُمْ ضِرَارَكُمْ، وَإِذَا غَضِبْتُ عَلَيْكُمُ اسْتَعْمَلْتُ عَلَيْكُمْ شِرَارَكُمْ)(٣).

<sup>(</sup>١) ويدخل فيه إنقاص الجودة عند الصنّاع والمهنيين والحرفيين، وتحرّي الغش في ذلـك وأن يُبـاع لـك شيء يختلف عن الصفات المتفق عليها.

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه ابن ماجه (٩١٠٩)، والبزار (٦١٧٥)، والطبراني في «الأوسط» (٤٦٧١)، والحاكم (٨٦٢٣)، أوالحاكم (٨٦٢٣)، [«السلسلة الصحيحة» (٢٠١)].

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في «الزهد» (٢٧٧)، وعثمان الدارمي في «الردعلى الجهمية» (٨٧)، وابن أبي الدنيا في «العقوبات» (٢٧٨).

وكذلك نقضُ عهدِ الله وعهدِ رسولهِ الله على سببٌ في الاحتلالِ، وأيضاً؛ إذا لم يحكمِ الحاكمُ بالكتاب والسُّنَّة؛ كان ذلك سبباً في النزاعِ الداخلي ورفع الراياتِ الكثيرةِ التي تتآمرُ ضدَّ البلادِ والعبادِ.

وفي روايةٍ: «مَا نَقَضَ قَوْمٌ الْعَهْدَ قَطُّ؛ إِلَّا كَانَ الْقَتْلُ بَيْنَهُمْ، وَمَا ظَهَرَتْ فَاحِشَةٌ فِي قَوْمٌ الزَّكَاةَ، إِلَّا حَابَسَ فَوْمٌ قَوْمٌ الزَّكَاةَ، إِلَّا حَبَسَ اللهُ عَنْهُمُ الْقَطْرَ»(۱).

# السببُ التَّاسعُ: الكفرُ بأنعمِ اللهِ - سبحانه - وعدمُ شكره:

قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا وَعَدَا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ اللَّهِ النحل].

#### السببُ العاشرُ: ذهابُ النبيِّ عُمِّنَ وأصحابِهِ عِنْكَ :

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ۚ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ

عن ابنِ عباس وضف قال: (كَانَ فِيهِمْ أَمَانَانِ نَبِيُّ اللهِ عَلَيْ وَالْإِسْتِغْفَارُ، قَالَ فَيهِمْ أَمَانَانِ نَبِيُّ اللهِ عَلَيْ وَالْإِسْتِغْفَارُ، قَالَ فَلَدَهَبَ نَبِيُّ الله عَلَيْ وَبَقِيَ الْإِسْتِغْفَارُ)(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الحاكم (۲۰۷۷)، والبيهقي في «الـشعب» (۳۰٤۰)، وفي «الـسنن الكـبرى» (۳/ ٣٤٦)، [«السلسلة الصحيحة» (۱۰۷)].

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٩٧٦٣)، والطبري في «تفسيره» (١٢/١٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٤٥).

قلت: فكيفَ إذا ذَهبَ الاستغفارُ؟!

وعن أبي موسى عَيْنَ عن النبيِّ عَلَيْ قال: «النَّجُومُ ('' أَمَنَةُ ('' لِلسَّمَاءِ فَإِذَا ذَهَبَتُ أَتَى السَّمَاءَ مَا تُوعَدُ (''، وَأَنَا أَمَنَةُ لأَصْحَابِي فَإِذَا ذَهَبْتُ أَتَى أَصْحَابِي مَا يُوعَدُونَ ('') مَا يُوعَدُونَ ('') ('') مَا يُوعَدُونَ ('') ('') مَا يُوعَدُونَ ('') ('') .

فمن أعظم أسبابِ الفتنِ موتُ النبيِّ عَلَيْ اللهُ وموتُ الصحابةِ عَلَيْ كَا في قوله عَلَيْ المُتقدم: «وَأَصْحَابِي أَمَنَةٌ لأُمَّتِي فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أُمَّتِي مَا يُوعَدُونَ».

عن شقيق قال: سمعتُ حذيفة هيئ يقول: بَيْنَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ عُمْرَ هِ عَنْ اَنْحُنُ جُلُوسٌ عِنْدَ عُمَرَ هِ عَنْ قَالَ: فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ عُمَرَ هِ عَنْ اللَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالطَّدَقَةُ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهُ عَنِ الْمُنْكُو، قَالَ: لَيْسَ عَنْ هَذَا أَسْأَلُكَ وَلَكِنِ الَّتِي تَمُوجُ كَمَوْجِ الْبَحْرِ. قَالَ: لَيْسَ الْمُنْكُو، قَالَ: لَيْسَ

<sup>(</sup>١) النجوم أي: الكواكب.

<sup>(</sup>٢) بمعنى الأمن، يعني: أنَّها سبب أمن السهاء، فها دامت النُّجوم باقية؛ لا تنفطر ولا تتشقق، ولا يموت أهلها.

<sup>(</sup>٣) أي: تناثرت.

<sup>(</sup>٤) أي: من الانفطار، والطي كالسجل.

<sup>(</sup>٥) من الفتن والحروب، واختلاف القلوب.

<sup>(</sup>٦) من ظهور البدع، وغلبة الأهواء، واختلاف العقائد، وظهور الروم، وانتهاك الحرمين، وقلت الأنوار، وقويت الظلمات، «فيض القدير» (بتصرف).

<sup>(</sup>٧) صحيح: رواه مسلم (٢٥٣١).

<sup>(</sup>٨) فكيف إذا غيَّبَ الناس منهجه ﴿ ومنهج أصحابه ﴿ فَهُ ؟!

عَلَيْكَ مِنْهَا بَأْسٌ يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا، قَالَ عُمَرُ: أَيُكْسَرُ الْبَابُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: بَلْ يُكْسَرُ، قَالَ عُمَرُ: إِذًا لاَ يُغْلَقُ أَبِدًا. قُلْتُ: أَجَلْ. قُلْنَا لِبُنَابُ أَمْ يُفْتَحُ؟ قَالَ: بَلْ يُكْسَرُ، قَالَ عُمَرُ: إِذًا لاَ يُغْلَقُ أَبَدًا. قُلْتُ: أَجَلْ. قُلْنَا لَخُنَا عُمَرُ يَعْلَمُ الْبَاب؟ قَالَ: نَعَمْ، كَمَا أَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدِ لَيْلَةً، وَذَلِكَ أَنِّ كَا أَعْلَمُ أَنَّ دُونَ غَدِ لَيْلَةً، وَذَلِكَ أَنِّ حَدَّثُتُهُ حَدِيثًا لَيْسَ بِالأَغَالِيطِ(۱)، فَهِبْنَا أَنْ نَسْأَلَهُ مَنِ الْبَابُ فَأَمَرْنَا مَسْرُوقًا فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: مَنِ الْبَابُ؟ قَالَ: عُمَرُ (۱).

ومع ذهابِ النبيِّ عَلَيْهُ وأصحابِه عَيْفُ وذهابِ منهجهم اشتدَّ الخلاف، فها نحن نعيشُ الاختلافَ الذي أعلَمناه رسولُ الله عَلَيْهُ إذ قال: «... وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلةً "".

فها هو الخلافُ يَعْظُمُ ويشتدُّ في بيانِ أسبابِ المحنِ والمَخْرِجِ منها.

ويا ليتَ أبناءَ أمّتنا يتأمّلون قولَه ﴿ قَالِيّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ »، فيجتنبوا الابتداعَ في بيان الحلولِ والنجاةِ والعلاجِ ؛ إذ البدعةُ هي الدّاءُ نفسُه.

<sup>(</sup>١) الأغاليط: جميع أغلوطة، وهي التي يُغالط بها، فمعناه: حدثته حديثاً صدقاً محقَّقاً ليس هـو مـن صـحف الكتابيين، ولا من اجتهاد ذي رأي؛ بل من حديث النبي ﷺ، «شرح النووي» (٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٩٦)، ومسلم (١٤٤)، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٢٦٧١)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (١٢٦/٤)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١١٤/١٠) واللفظ له، [«صحيح الترغيب» (٣٧)].

وقد عظُمتِ المصيبةُ بضعفِ الاقتداءِ بالنبيِّ اللهِ وأصحابهِ عَلَيْهُ وعدمِ تلقي العلم والتوجيهاتِ عن الأكابر، بل والتركيزِ على الصغارِ، وأقول:

إنّه لمن المؤسفِ حقاً أن تكونَ الآنَ توجيهاتٌ سلبيةٌ مقصودة؛ للتمييز بين طبقة الصّغار والكبار، والشّباب والشّيوخ...

ونحن مع بَـذر الثقـةِ عنـد الـصغارِ وتنميـةِ قـدراتِهم بالـضوابطِ الـشرعية، والقواعدِ المرعيةِ، لكنا لسنا مع زرع الغرورِ فيهم أبداً.

وهؤلاءِ الصغارُ هم الذين يحتاجون إلى توجيهِ الموجِّهين وإرشادِ المرشدين؛ ليكونوا على درايةٍ تؤهلهم للمراحل المقبلةِ، فغداً همُ الكبار، قال الشاعر:

لا تَـزْدَرِنَّ صِـغاراً في ملاعبهم فلربَّما صاروا ساداتِ أقوامِ

فكيفَ إذا سلّمناهم زمامَ أمورِ الأمّة مع نقص الخبرةِ والمعرفةِ والثقافة! ثُمّ ما هو موقفُ هؤلاءِ الشبابِ حينها يَكْبُرون، ويصبحون كهولاً وشيوخاً أيقال لهم: لقد انتهى دورُكم وجاءَ دورُ الشباب!

وهناك من يخططُ لتهييج عواطفِ الشبابِ في الاحتجاجات والمظاهراتِ، لا سيّا من كان في سنّ «المراهقة»، وهم يعلمون أبعادَ هذا التخطيطِ وما يجرُّه من الدّمار.

ولْنَعَلَمْ أَنَّ الذين يشيعون هذا؛ لا يريدون مصلحةَ الصغيرِ ولا الكبير، إنهم يريدونها أن تكونَ فتنةٌ ويكونَ الدينُ لغيرِ الله.

# السببُ الحادي عشر: التحايلُ والتَّلاعبُ في المالِ والتِّجارةِ وغيرِهما:

عن ابن عمرَ هِ قَال: قالَ رسولُ الله وَ اللهِ عَلَيْ الْهِ عَنَمُ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَتَرَكْتُمُ الجِهَادَ، سَلَّطَ اللهُ عَلَيْكُمْ ذُلاًّ؛ لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ "().

#### وجاءَ في التعليق:

(العِينة): أن يبيعَ شيئاً لغيره بثمنِ مؤجَّل، ويسلِّمَه إلى المشتري، ثم يشتريَه قبلَ قبض الثمنِ بثمنِ أقلَّ منْ ذلك القدرِ يدفَعُه نقداً، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (فهذا مع التواطؤِ يُبطِلُ البيعين، لأنّه حيلة) (٢).

فإذا أردنا نزعَ هذا الذُّلِّ فَلْنُطِعْ نبيَّنا ﷺ، فإنه قد تبينَ أنه لا يُنْزَعُ إلّا بالرجوع إلى الدين.

وفيه إشارةٌ إلى فسادِ محاولةِ نزعِ الذلّ بالسبلِ الأخرى -وهو واقعُ أمتنا الآن، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله- وإنه لا يُنزعُ إلا من خلالِ سبيلٍ واحدة وهي الرجوعُ إلى الدين.

#### السببُ الثاني عشر : ذهابُ العلم :

عن زيادِ بن لبيدٍ وَ قَالَ: «ذكر النبيُّ اللهُ شيئاً، فقال: «ذاك عند أوانِ ذهابِ العلمِ»، قلتُ: يا رسولَ الله! وكيف يـذهبُ العلمُ ونحنُ نقرأُ القرآن، ونُقرئُه أبناؤُنا أبناءَهم إلى يومِ القيامة؟!

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: رواه أبو داود (٣٤٦٢)، والبـزار (٥٨٨٧)، والطـبراني في «مـسند الـشاميين» (٢٤١٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٣١٦)، [«صحيح الترغيب» (١٣٨٩)].

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۹/ ۳۰).

قال: «تَكِلَتْكَ أُمُّكَ زِيَادُ! إِنْ كُنْتُ لأَرَاكَ مِنْ أَفْقَهِ رَجُلٍ بِالْـمَدِينَةِ، أَوَلَيْسَ هَذِهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى يَقْرَؤُونَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ؟ لاَ يَعْمَلُونَ بِشَيْءٍ مِمَّا فِيهِمَا!»(١).

وقد جمع ﷺ بين ذهابِ العلمِ، ونزولِ الجهلِ، وبين الفتنِ فقال ﷺ: «إِنَّ بَيْنَ يَدَي السَّاعَةِ أَيَّامًا يُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ، وَيَنْزِلُ فِيهَا الْجَهْلُ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الْهُرْجُ – وَالْهُرْجُ: الْقَتْلُ –»(").

وإذا رُفِعَ العلمُ، ونزل الجهلُ، حلَّ بالأمة من الفتن والمصائب والبلايا ما يلي: ١- وُسِّدَ الأمرُ إلى غيرِ أهله -أي أُسنِدَ إلى غيرِ أهله-.

عن أبي هريرة بيض قال: بَيْنَا النَّبِيُّ مُ اللهِ عَلْمُ فَعَالَ الْقَوْمَ جَاءَهُ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ: مَتَى السَّاعَةُ؟ فَمَضَى رَسُولُ اللهِ عَلَى يُحَدِّثُ، فَقَالَ بَعْضُ الْقَوْمِ: سَمِعَ مَا قَالَ فَكُرِهَ مَا قَالَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ لَمْ يَسْمَعْ، حَتَّى إِذَا قَضَى حَدِيثَهُ قَالَ: «أَيْنَ -أُرَاهُ- السَّائِلُ، عَنِ السَّاعَةِ؟» قَالَ: هَا أَنَا يَا رَسُولَ الله! قَالَ: «فَإِذَا ضُيعَتِ الأَمَانَةُ فَانْتَظِرِ السَّاعَة» قَالَ: كَيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ: «إِذَا وُسِّدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ السَّاعَة» قَالَ: كيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ: «إِذَا وُسِّدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِر السَّاعَة» قَالَ: كيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ: «إِذَا وُسِّدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِر السَّاعَة» قَالَ: كيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ: «إِذَا وُسِّدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ السَّاعَة وَالْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ماجه (٤٠٤٨)، وأحمد (٤/ ١٦٠)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمشاني» (١٩٩٩)، والطبراني في «الكبير» (٢٩١٥)، [ «المشكاة» (٨٠)].

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٦٤)، ومسلم (٢٦٧٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٥٩).

قال الحافظُ في الفتحِ تعليقاً على هذا الحديثِ: (ومناسبةُ هذا المتن لكتاب العلمِ: أن إسنادَ الأمرِ إلى غير أهلِه إنها يكونُ عندَ غَلَبَةِ الجهلِ، ورفعِ العلمِ) (١).

٢- اختلطت المفاهيم، وانقلبت الموازين، ونطق الرُّويْبِضَة. قال عَلَيُّ: «سَيَأْتِي عَلَى النَّاسِ سَنَوَاتٌ خَدَّاعَاتُ، يُصَدَّقُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الصَّادِقُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْصَادِقُ، وَيُؤْتَنُ فِيهَا الْمَينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا الرُّويْبِضَةُ، قِيلَ: وَمَا الرُّويْبِضَةُ؟ قَالَ: الرَّجُلُ التَّافِهُ يَتَكَلَّمُ فِي أَمْرِ الْعَامَّةِ» (").

٣- سادَ الضَّلال والضُّلالُ.

قال و الْهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

٤ - كَثْرَ القتلُ في الأمةِ.

• قال رسول الله ﴿ اللهُ عَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَكْثُرَ الْهَرْجُ »، قَالُوا: وَمَا الْهَرْجُ يَ فَالُوا: وَمَا الْهَرْجُ يَا رَسُولَ الله؟! قَالَ: «الْقَتْلُ الْقَتْلُ »(٤).

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١/١٤٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٤٠٣٦) واللفظ له، وأحمد (٢/ ٢٩١)، والحاكم (٨٥٦٤)، [«السلسلة الصحيحة» (١٨٨٧)].

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (١٥٧).

- وقال ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَنْسِي بِيَدِهِ! لَيَأْتِيَنَّ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لاَ يَدْرِي الْقَاتِلُ فِي أَي شَيءٍ قَتَلَ، وَلاَ يَدْرِي الْـمَقْتُولُ عَلَى أَيِّ شَيءٍ قُتِلَ»(١).
- وقال على الكفار، ولكن قتل الساعة الهرجُ: القتلُ، ما هو قتلُ الكفار، ولكن قتلُ الأمةِ: بعضِها بعضاً، حتى إنَّ الرجلَ يلقاه أخوه فَيقتلُه، يُنْتَزَعُ عقولُ أهل الأمةِ: بعضِها بعضاً، حتى إنَّ الرجلَ يلقاه أخوه فَيقتلُه، يُنْتَزَعُ عقولُ أهل ذلك الزمان، ويَخلُفُ لها هباءٌ من الناسِ، بحسَبُ أكثرُهم أنهم على شيءٍ، وليسوا على شيءٍ».
  - وقال ﷺ: «لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَقْتُلَ الرَّجُلُ جَارَهُ وَأَخَاهُ وَأَبَاهُ» (٣).
    - ٥ كثرَتِ المعاصي والذنوبُ.

قال ﷺ: «مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ أَنْ يَقِلَ الْعِلْمُ وَيَظْهَرَ الْدَجَهْلُ وَيَظْهَرَ الزِّنَا وَتَكُثُرَ النِّسَاءُ وَيَقِلَ الرِّجَالُ حَتَّى يَكُونَ لِخِمْسِينَ امْرَأَةً الْقَيِّمُ الْوَاحِدُ»(٤).

٦- استَحَلَّ الناسُ الحرامَ.

قال ﷺ: «لَيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُّونَ الْحِرَ<sup>(٥)</sup> وَالْحَرِيرَ وَالْخَمْرَ وَالْخَمْرَ وَالْخَمْرَ وَالْخَمْرُ وَالْمَعَازِفَ وَلَيَنْزِلَنَّ أَقْوَامٌ إِلَى جَنْبِ عَلَمٍ (١)، يَرُوحُ عَلَيْهِمْ بِسَارِحَةٍ لَـهُمْ (٧)،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٩٠٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه(٣٩٥٩)، وأحمد(٤/٢٠٤)، وابن عساكر (٥٧/ ٨٥) واللفظ لمه [«السلسة الصحيحة» (١٦٨٢)»].

<sup>(</sup>٣) حسن: رواه البخاري في «الأدب المفرد» (١١٨)، [«السلسة الصحيحة» (١١٨٥)» ].

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري(٨١)، ومسلم(٢٦٧١) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٥) (الحِرَ): أي الفرج والمراد به الزنا.

<sup>(</sup>٦) (علم): الجبل العالي.

<sup>(</sup>٧) (سارحة لهم): راعي الماشية.

يَأْتِيهِمْ، يَعْنِي الْفَقِيرَ - لِحَاجَةٍ فَيَقُولُوا ارْجِعْ إِلَيْنَا غَدًا فَيُبَيِّتُهُمُ (االلهُ وَيَضَعُ الْعَلَمَ (اللهُ وَيَضَعُ الْعَلَمَ (اللهُ وَيَضَعُ الْعَلَمَ (اللهُ وَيَضَعُ الْعَلَمَ وَيَمْسَخُ آخَرِينَ قِرَدَةً وَخَنَازِيرَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ (اللهُ ).

#### ٧- انتَشَرَ الشركُ:

قال ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

فانظروا معشر المسلمين كم هي المصائب والفتن والبلايا التي تحل بالأمة! إذا رُفِعَ العلم، وانتشر الجهل، وساد الجهلاء.

<sup>(</sup>١) (فيبيتهم): يهلكهم ليلاً.

<sup>(</sup>٢) (يضعُ العلمَ): يوقعه عليهم.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٥٩٠٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه أبو داود (٢٥٢)، والترمذي (٢٢١٩)، وابن أبي عاصم في «الآحــاد والمشــاني» (٤٥٦)، [«صحيح الجامع» (١٧٧٣)].

رَفَحُ مجر ((رَّبِحَلِ (الْجَزَّ يُ (أَسِكِي (الْإِنْ (الْإِودِ) www.moswarat.com

# الأمرُ الرابع<sup>()</sup> معرفةُ نعمة الأمن في المجتَمَع

• يستطيعُ المؤمنُ أن يواجهَ الفتنَ إذا عرفَ نعمةَ الأمنِ، وأنها إذا ذهبت وقعت الفتنُ في المجتمع.

الأمنُ كلمةٌ جميلةٌ بكلِّ المعاني، وُجُودهُ في المجتمعِ يُبذَلُ لـ النفيسُ والغـالي، ولا يَعرفُ قَدْرَه إِلَّا مَن فقده فأخذ يُعاني، وخاف في النهار والليالي.

الأمنُ في اللَّغة ضدُّ الخوفِ وعلى هذا المعنى يدور؛ «وهو عدمُ توقعِ مكروهٍ في الزَّمانِ الآتي، ولا يخرجُ استعمالُ الفقهاءِ له عن المعنى اللَّغوي»(٢).

فإذا كانَ الأمنُ. ضِدُّهُ الخوفُ، والخوفُ يحلِّ إِذا ذهبَ الأمنُ، والخوفُ يأتي إِذا اختلَّ الأمنُ؛ كان لا بدَّ للناسِ من حاكم يُنظمُ أمورَهم، وينتصرُ لمظلومِهم، ويشدُّ على ظالمِهم، ويحملُ الناسَ على الحقِّ، والعدلِ، والشرع، واحترامِ حقوقِ الآخرين، وعدمِ تجاوزِ الحدودِ الدينيةِ والدنيويةِ، أي: وجودُ الحاكمِ ضروريُّ للولِ الأمنِ وغيابِ الخوفِ.

وقال شيخُ الإسلام ابنُ تيمية -رحمه اللهُ تعالى-:

<sup>(</sup>١) انظر كتاب «نعمة الأمن اللاخ أبي عمر عبد الله بن محمد الحمادي - حفظه الله- بشيء من التصرف والاختصار.

<sup>(</sup>٢) «الموسوعة الفقهية الكويتية» (٦/ ٢٧٠).

(يجبُ أن يُعْرِفَ أنَّ ولايةَ أمرِ الناسِ من أعظمِ واجباتِ الدينِ، بل لا قيامَ للدينِ إلَّا بها؛ فإنَّ بني آدمَ لا تتمّ مصلحتُهم إلَّا بالاجتماع، لحاجةِ بعضِهم إلى بعضٍ. ولا بدَّ لهم عندَ الاجتماعِ من رأسِ؛ حتى قالَ النبيُّ عُلَيْكَ: "إِذَا خَرَجَ ثَلاَثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلْيُؤَمِّرُوا أَحَدَهُمْ» (١).

فأوجبَ الله على سائرِ أنواعِ الاجتماعِ القليلِ العارضِ في السفرِ؛ تنبيها بذلك على سائرِ أنواعِ الاجتماعِ.

ولأَنَّ اللهَ تعالى أوجبَ الأمرَ بالمعروفِ، والنهيَ عن المنكرِ، ولا يستمُّ ذلكَ إِلَّا بقوةٍ وإمارةٍ، وكذلك سائرُ ما أوجبَه من الجهادِ، والعدلِ، وإقامةِ الحبِّ، والجُّمَع والأعيادِ، ونصرِ المظلوم، وإقامةِ الحدودِ، لا تتمُّ إلَّا بالقوةِ، والإِمارةِ...

والتجربةُ تبينُ ذلكَ؛ ولهذا كان السلفُ؛ كالفُضيلِ ابنِ عِياض، وأحمدَ بنِ حنبـلَ وغيرِهما يقولون: (لو كان لنا دعوةٌ مجابةٌ لَدَعونا بها للسلطان)) ا.ه. بتصرف (٢٠).

قلت: ولما كانَ الحاكمُ به تقومُ منافعُ الدينِ والدنيا، وبوجودِه يحلُّ الأمنُ والأمانُ والاستقرارُ، والطمأنينةُ، وتُحقَنُ الدماءُ، وتُحفَظُ الأعراضُ إلى غيرِ ذلكَ من المنافع، أمرَ اللهُ بطاعته، وأمرَ رسولُ الله عليهُ كذلك بطاعتِه، وحذَّرَ ونهى عن الخروجِ عليه، وإنْ بَدر منه ظلمٌ أو جَوْرٌ، بلَ أمرَ بالصبرِ والظلمِ حتى يأتيَ الفرجُ.

<sup>(</sup>۱) حسن صحيح: رواه أبو داود (٢٦٠٨)، والطبراني في «الأوسط» (٨٠٩٣)، [«السلسلة الصحيحة» (١٣٢٢)].

<sup>(</sup>٢) «السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية» لأحمد بن تيمية (١٦٣-١٦٤).

وأصلُ اختلالِ الأمنِ وذهابِه، عدمُ الصبرِ والاستعجالِ على ولاةِ الأمرِ في حالةِ وجودِ خللِ ما. ولا يصبرُ إلا المؤمنُ المخلصُ؛ أما مَنْ يَضْجُرُ، ويَنهرُ، ويَزأرُ، ويوجرِ خللِ ما. ولا يصبرُ إلا المؤمنُ المخلصُ؛ أما مَنْ يَضْجُرُ، ويَنهرُ، ويَزأرُ، ويصرخُ، ويحرِّضُ الناسَ على الخروجِ والعصيانِ وشقِّ عصا الطاعةِ، فهو ناقصُ الإيهانِ، وإن طالَتْ لحيتُه، وقصر ثوبُه، وإنِ ادَّعى الإسلامَ، وحُبَّ الدين؛ لأنه لو كان مؤمناً لامتثلَ لأمرِ النبيِّ عَلَيْ للَّا أمرَه بالصبر، والدعاء، وإصلاحِ الحالِ، فهذا خللُ كبيرٌ، يَغفلُ عنه كثيرٌ من المستقيمين على الهدى، الذين يعتبرون أنفسهم قدوة الناسِ في التمسكِ بالدين؛ ولأجلِ هذا الخللِ وهذا النقصِ، ينحرفُ المسلمُ معَ ظهورِ علاماتِ التدينِ عليه، وينحرفُ عن الجادّةِ، ويسلكُ سبيلاً خاطئاً لإصلاحِ الأمور، وينطبقُ عليه قولُ القائل:

أُورَدَها سعدٌ وسعدٌ مشتمل ما هكذايا سعدُ تورَدُ الإبلْ

عن ابن عباس عن النبيِّ عَلَيْهِ عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْهِ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَهَاعَةَ شِبْرًا فَهَاتَ، إِلَّا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً»(١).

وعن أُسيدِ بنِ حُضيرٍ: أن رجلاً أتى النبيَّ ﷺ فقال: يا رسولَ الله استعملتَ فلاناً، ولم تستعمِلْني، قال: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي (٢٠).

وعن عبدِ الله هو ابنُ مسعودٍ قالَ: قال لنا رسولُ الله عَلَيُ : ﴿ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً وَأُمُورًا تُنْكِرُونَهَا ». قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿ أَدُّوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ، وَسَلُوا اللهَ حَقَّكُمْ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٤)، ومسلم (١٨٤٩) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٠٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٧٠٥٢).

وعنِ ابنِ عباسٍ عِنْ النبيِّ عَلَيْكُ قال: «مَنْ كَرِهَ مِنْ أَمِيرِهِ شَـيْتًا فَلْيَـصْبِرْ، فَإِنَّهُ مَنْ خَرَجَ مِنَ السُّلُطَانِ شِبْرًا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً» (١).

قلت: كم عانَتِ المجتمعاتُ عبرَ السنينَ منْ هذه الزلّاتِ، وقلَّةِ الصبرِ، والإِيهانِ والاستعجالِ في معالجةِ الأمور، وكمِ انخدَعَ شبابٌ محبُّ للدينِ بمن يدعي الصلاحَ والإصلاحَ، ولا زلنا نعاني حتى اليوم؛ بسبب مَن ترأس لِيُصْلحَ فَزَلَ، وضلَّ وأضلَّ، وانحرفَ معه خلقٌ، وويلٌ للأتباع منَ المتبوع.

ومن هؤلاءِ مخلصٌ يريدُ الخيرَ، لكنه أخطأَ الطريقَ، فتاهَ في طريقٍ مظلمٍ، وآخرُ معاندٌ يعرفُ الحقَّ، لكن تخطّاه، فوقعَ في حفرةٍ مظلمةٍ فهلَك وأهلَك، وكلا الرجلين لا يُقتدى بها، فتنبهوا يا شباب!!

قال الإمامُ العلامةُ أبو محمدٍ الحسنُ بنُ عليِّ البربهاريُّ رحمه الله:

(واعلمْ أَنَّ الخروجَ من الطريق على وجهين:

أما أحدُهما: فرجلٌ قد زلَّ عن الطريقِ، وهو لا يريدُ إِلَّا الخيرَ، فلا يُقتدى بزلته، فإنه هالك.

وآخرُ: عاندَ الحقَّ، وخالفَ من كان قبلَه من المتقين، فهو ضالَّ مُضلُّ، شيطانُّ مَريدٌ في هذه الأمة، حقيقٌ على من يعرفُه أن يحذِّرَ النَّاسَ منه، ويبينَ للناسِ قصتَه؛ لئلا يقعَ أحدٌ في بدعتِهِ فَيهلِكَ) ا.ه (٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٣)، ومسلم (١٨٤٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح السنة» لأبي محمد البربهاري (ص٦٨).

فإلى الذين انغمسوا في السياسة من أهل الاستقامة والتديُّن، وجعلوا السياسة فقط في مناطحة الملوك والحكام، والطعن فيهم بكثرة الكلام، فأجَّجوا عليهم النيران، وامتلأتِ القلوبُ عليهم حقداً فاختلَّ الأمنُ والميزانُ، فسُفِكتِ الدماءُ، وقتلَ الأحبةُ والإخوانُ، وتركوا إصلاحَ الرعيةِ والأنفسِ، والناسِ والعامة، وباعوهم بثمنِ بخسٍ؛ اعلموا أنَّ منَ السياسةِ سياسةَ الإنسانِ لنفسِه وأهلِه، بإصلاحِها، وتهذيبها، فإن قَدِرَ على سياستها، كان على سياسةِ غيرِها أقدرَ.

قال العلامةُ أبو الحسنِ الماورديُّ الشافعيُّ رحمه الله: (فإذا بدأَ الإِنسانُ بسياسةِ نفسِه، كان على سياسةِ غيرِه أقدرَ، وإذا أهملَ مراعاةَ نفسِه، كان بإهمال غيره أجدرَ.

وقال بعض الحكماء المتقدمين: من بدأ بسياسة نفسِه، أدرك سياسة الناس.

وقد قيل في منثورِ الحِكم: لا ينبغي للعاقلِ أن يطلبَ طاعةَ غيرِه، وطاعةُ نفسِه ممتنعةٌ عليه. قال الشاعرُ:

أتطمع أن يطيعَك قلبُ سُعدى وتزعُمُ أنَّ قلبَك قدعصاكا

وربها حَسُنَ ظنُّ الإِنسانِ بنفسه، فأغفلَ مراعاةَ أخلاقِه، فدعاهُ حُسْنُ الظنّ بها إلى الرضا عنها، فكان الرضا عنها داعياً إلى الانقيادِ لها، ففسدَ منه ما كان صالحاً، ولم يصلحْ منها ما كان فاسداً؛ لأنَّ الهوى أغلبُ من الآراءِ، والنفسُ أَجْوَرُ من الأعداء؛ لأنها بالسوء أَمَّارة، وإلى الشهوات مَيَّالة) ا.ه (۱).

<sup>(</sup>١) «درر السلوك في سياسة الملوك» لأبي الحسن على بن حبيب الماوردي (ص٥٨-٥٩).

قلت: فإذا عُلمَ ذلك فإنَّ الشرعَ أمرنا بلزومِ الجماعة، وتركِ التفرقة وشقً عصا الطاعة، فإنَّ ملازمة جماعة المسلمينَ وإمامِهم أو حاكمِهم أمنٌ وأمانٌ، وسببٌ للاستقرارِ والطمأنينة، ولمِّ الشمل، وحَقنِ الدماء، وتجنُّبِ الفتن، وقد جاءَ الأمرُ في عدة نصوص:

١- قال طبيبُ الفتنِ الصحابيُ الجليلُ حذيفةُ بنُ اليهانِ هُفُّ : (كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ الله هُفَّ عَنِ الْحَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ، خَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله فَيْ اللهُ إِنَّا كُنَّا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا اللهُ بِهَذَا الْحَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ مِنْ شَرِّ ؟ قَالَ: «فَعُمْ»، قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ مِنْ شَرِّ ؟ قَالَ: «فَعُمْ»، قُلْتُ: وَهَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «قَوْمٌ بَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «قَوْمٌ بَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «قَوْمٌ بَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، فَقَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، فَقَالَ: فَقَالَ: «قَالَ: «قَالَ: «قَالَتُ أَنُ مُعُمَاعَةَ الْـمُسُلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، قُلْتُ: فَا تَأْمُرُنِيَ إِنْ لَمْ مُعَاعَةَ الْـمُسُلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، قُلْتُ: فَا تَأْمُونَ بِأَصْرَا شَدَعَنْ بُعَاعَةَ الْـمُسُلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، قُلْتُ: فَإِنْ ثَعَضَ بِأَصْد لِ شَجَرَةٍ، حَتَى فَلْكَ: (كَلَا مَوْرَةً وَأَنْ تَعَضَّ بِأَصْد لِ شَجْرَةٍ، حَتَى يُدُلِكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ» ('''.

قلت: تأملُ وصيةَ النبيِّ عُلَيُكُ لهذا الصحابيِّ، ولكلِّ الأمةِ قال له: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْـمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ».

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧)واللفظ للبخاري.

قال ابنُ بَطَّالٍ المالكيُّ رحمه الله في شرحِهِ لهذا الحديثِ وما فيه من فوائدَ قال: (وفيه حجةُ الجماعةِ الفقهاءِ في وجوبِ لزومِ جماعةِ المسلمينَ، وتركِ القيامِ على أئمةِ الجَوْر) ا.ه (١).

ثم ذكرَ ابنُ بطال أقوالَ أهلِ العلمِ في «معنى الجماعة» ثم قالَ: (قال الطبريُّ: والصوابُ في ذلكَ أنه أمرٌ منه عليه بلزومِ إمامِ جماعةِ المسلمينَ، ونهيٌ عن فراقِهم فيها هم عليه مجتمعون من تأميرهم إياه، فَمَنْ خرجَ من ذلك فقد نكثَ بيعتَه، ونقضَ عهدَه بعد وجوبه) ا.ه (٢).

٢ - عن عبدِ الله بنِ عمر حسن قال: خطبنا عمرُ بالجابيةِ فقال: يا أيها الناسُ! إِن قمتُ فيكم كمقامِ رسولِ الله على فينا، فقال: «أُوصِيكُمْ بِأَصْحَابِي، ثُمَّ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ مَنْ شَمَّ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ يَفْشُو الكَذِب، حَتَّى يَعْلِفَ الرَّجُلُ وِلاَ يُسْتَحْلَفُ، وَيَشْهَدَ الشَّاهِدُ وَلاَ يُسْتَشْهَدُ، أَلاَ لاَ يَعْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا كَانَ يُسْتَحْلَفُ، وَيَشْهَدَ الشَّاهِدُ وَلاَ يُسْتَشْهَدُ، أَلاَ لاَ يَعْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا كَانَ قَالِثَهُمَا الشَّيْطَانُ مَعَ الوَاحِدِ، قَالِثَهُمَا الشَّيْطَانُ مَعَ الوَاحِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَالفُرْقَة، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الوَاحِدِ، وَهُو مِنَ الإِثْنَيْنِ أَبْعَدُ، مَنْ أَرَادَ بُحبُوحَةَ الجَنَّةِ، فَلْيَلْزَمِ الجَمَاعَة، مَنْ سَرَّتُهُ حَسَنَتُهُ وَسَاءَتُهُ سَيِّئَتُهُ فَذَلِكَ الْمُؤْمِنُ» (٣).

<sup>(</sup>١) «شرح صحيح البخاري» لأبي الحسن علي بن خلف المشهور بابن بطال (١٠/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) «شرح صحيح البخاري» لأبي الحسن علي بن خلف المشهور بابن بطال (١٠/٣٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي (٢١٦٥)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٩٢٢٥)، [«صحيح الجامع» (٣٥٤٦)].

تأمل قولَه: «عليكُم بالجهاعة»: أي: المنتظمةِ بنصبِ الإِمامةِ، وقولَه: (وإيَّــاكم والفرقةَ»، أي: احذروا مفارقتَها ما أمكن) (١).

هذا واعلم أيها المسلم أن الفتن في ازدياد، وكلما تأخر الزمان ازدادت الفتن، فكثرة القتل، وسفك الدماء من الفتن وعلامات الساعة، والخروج على الحكام وولاة الأمر وكثرته في هذا الزمان من الفتن التي عصفت بالأمة، وكثرة المغريات والشهوات من الفتن، ولا مُنقذَ منها إلّا بالتمسك بالدين، والصلاح، والتقوى، والالتفاف حول العلماء الثقات الربانيين ولزوم الجماعة، والسمع والطاعة لولاة الأمر، والتعاون معهم على البرّ والتقوى، والخير والهدى، وإصلاح الأمور بالحكمة، والتعقل، والمعروف.

وقد أخبرَ النبيُّ عَلَيْكُ عن كثرةِ الفتنِ:

١ - عن أُمِّ حبيبة عن زينبَ بنتِ جحشٍ أنَّ النبيَّ عُلَيْ استيقظَ من نومِه وهو يقولُ: «لاَ إِلهَ إِلَّا اللهُ، وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ
 يقولُ: «لاَ إِلهَ إِلَّا اللهُ، وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ
 يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هَذِهِ» وَعَقَدَ شُفْيَانُ بِيَدِهِ عَشَرَةً. قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله!
 أَنْهُلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟ قَالَ: «نَعَمْ إِذَا كَثُرُ الْخَبَثُ» (١).

<sup>(</sup>١) «تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي»، لمحمد بن عبد الرحمن المباركفوري (٦/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٤٦)، ومسلم (٢٨٨٠) واللفظ له.

- ٢ وَعن أَبِ هريرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «سَتَكُونُ فِتَنٌ، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ، وَالْقَائِمِ، وَالْقَائِمِ، وَالْقَائِمِ، وَالْقَائِمِ، وَالْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفُهُ، وَمَنْ وَجَدَ فِيهَا مَلْجَأً فَلْيَعُذْ بِهِ» (١).
- ٣- وَعن أَبِي هريرةَ صَلِيْتُ قَالَ: قال النبيُّ سُهُكُنَّ: «وَالَّـذِي نَفْسِي بِيَـدِهِ لَيَـأْتِيَنَّ عَـلَى النّاسِ زَمَانٌ لاَ يَدْرِي الْقَاتِلُ فِي أَيِّ شَيءٍ قَتَـلَ، وَلاَ يَـدْرِي الْـمَقْتُولُ عَـلَى أَيِّ شَيءٍ قَتِلَ» (٢) . شَيءٍ قُتِلَ» (٢) .
- ٤ وَعن أَبِي هريرةَ أَنَّ رسولَ اللهِ ﴿ قَالَ: ﴿ لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ الرَّجُلُ البَّاعَةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ: يَا لَيْتَنِي مَكَانَهُ ﴾ (٣).

وقد كثرتِ الفتنُ في زمانِنا ومن أبرزِها فتنةُ الخروجِ على ولاةِ الأمرِ، وزعزعةُ الأمنِ وسفكُ الدماءِ، ومخالفةُ الكتابِ والسنةِ وآثارِ السلفِ الداعيةِ إلى السمعِ والطاعةِ، والصبرِ بشجاعةٍ.

ولقد بلغ الجهل، والسَّفَهُ، وقلةُ الدينِ بِبعض الناسِ أنِ استباحَ دماءَ المسلمين بالتفجيرِ الذي جاء عَقِبَ التكفيرِ، حتى قتلوا النساءَ والصبيانَ وهم يَغْدونَ للمدارسِ أو يروحونَ منها.

بل وقف بعضُهم بجانبِ نقطةِ تفتيشٍ فأطلقَ النارَ على رجالِ الأمنِ المسلمينَ، وهم مسلمونَ معصوموا الدم، فالمسلمُ إسلامُه يعصمُ دمَه، ويحفظُ له عرْضَه ومالَه، فبأيِّ دليلٍ، وفي أيِّ شرعٍ، وعلى أيٍّ مذهبٍ يُقتلُ المسلمُ المعصومُ، سواءٌ أكانَ من رجالِ الأمنِ أم لم يكن؟!

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٠١)، ومسلم (٢٨٨٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٩٠٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٧١١٥)، ومسلم (١٥٧).

لكنَّ هذا نتاجُ الطيشِ والتهييجِ، والنفخِ في الـشبابِ، ومكرِ الليلِ والنهارِ، والمحاضر ات اللهيِّجة، والدروسِ المُشْعِلةِ، والغمزِ واللمزِ تارةً، والطعنِ الـصريحِ في ولاةِ الأمرِ تارةً، والنصحِ الفاضحِ المسموعِ تارةً، هذه ثمارُ من خالفَ السلفَ ومنهجَ الأنبياءِ في طريقةِ الإصلاح والإنكارِ والتعديل.

إِنَّ الأمنَ نعمةُ لا تُقدَّرُ بثمن، فلولا الأمنُ لما استطعنا الصلاة في المساجدِ ولا السفرَ للحجِّ والعمرةِ، ولا حتى الخروجَ لشراءِ الحاجاتِ منَ الأسواقِ، ولا أمِنَ الناسُ على أموالهِم، ولا أعراضِهم، ولا على أنفسِهم، ولا أهلِهم، وأولادِهم.

كم يبكي الذين فقدوا الأمن، ويتمنّونَ عودتَه، وعودة ذلك السلطانِ الجائرِ الذي تمنّوا زوالَه، وصارَ لسانُ حالهِم يقول: كنا في سَيِّءٍ فَصِرنا إلى الأسوأ. فالمالُ والصحةُ والفراغُ نعمٌ عظيمة، تستوجبُ شكرَ الله وطاعتَه وحمدَه، لكنْ كُلُّ ذلكَ لا يُجدي نفعاً عند فقدِ الأمنِ، فها فائدةُ الصحةِ مع فقدِ الأمنِ، فأنت معرّضٌ للتلفِ، والهلاكِ في أيِّ لحظة، لذا تراك خامداً في مكانِك، وخائفاً في سربك، لا طعمَ للحياةِ عندك، وما فائدةُ المالِ مع فقدِ الأمنِ، فتكفُه ممكن في أيِّ لحظةٍ، وخروجُك به يعني قتلك، أو اختطافك أو سر قتك، فأنت مهدد ثربه في أيِّ ثانية، فصار نِقمةً عليكَ بعد أنْ كان نعمةً.

فجزى الله خيراً رجالَ الأمنِ العادلين المنصفين، فكم لهم من الأجرِ والثوابِ إذا أخلصوا النية في جهودِهم واعتبروا ما يقومون به لأجلِ الإسلامِ والمسلمين،

ولحمايةِ الدينِ من عبثِ العابثين، ولحمايةِ أموالِ الناسِ وأعراضِهم واستقرارِهم، فإنها نيةٌ مهمةٌ بها ينالونَ الأجرَ الكبيرَ، فجزاهُمُ اللهُ خيراً أَنْ وَفَروا لنا نعمةً مِنْ أكبرِ النعم، بها صَلَينا، وحَجَجْنا، واعْتمرنا، وخَرَجْنا وَوَجَنّا وَأَمِنّا على أهلِنا وأنفسِنا وأموالِنا وأعراضِنا، وتَعلمنا وطلَبنا العلم براحةٍ وطمأنينة، ودعونا إلى الله وعَلّمنا الناسَ، واجتهدنا في الدعوة في أمنٍ وأمانٍ وسعادةٍ واطمئنان، فالله اسألُ لهم التوفيق والسدادَ. وعلى من لم يشعر بنعمةِ الأمنِ أن يسألَ من حُرِمَ من هذه النعمةِ ليعلمَ أنَّ كُلَّ مَنْ يسلكُ المسلكُ المسلكَ المتلف لهذه النعمةِ فهو خاطئ، جانٍ على دينِه ونفسِه ومجتمعِه، فَلْيحذرِ الناسُ كُلَّ وسائلِ التخريبِ والتشغيبِ، فإنها الحالقةُ المهلِكةُ.

ولقد امتنَّ اللهُ على عبادهِ بنعمةِ الأمنِ في مواضعَ كثيرةٍ من كتابهِ العزيزِ، وبَيَّنَ لَمُم أنهُ في ظلِّ الأمنِ والأمانِ يستطيعُ المسلمُ أن يعبدَ رَبَّه.

### الأمرُ الخامس(١)

### معرفةُ أسباب ذهاب الأمن

عرفت مما سبق أنَّ الأمن في المجتمع نعمةٌ يمنُّ الله بها على عباده، ومتى تحقق للأفراد سادتِ السعادةُ في مجتمعهم، وعمَّ الرخاءُ، والخيرُ، والتطورُ، والتقدمُ، كما استطاعَ الناسُ أن يعبدوا ربَّهم بأمنٍ وأمانٍ، وراحةٍ واطمئنانٍ وخشوعٍ، لكنَّ السؤالَ المهمَّ الذي يطرحُ نفسَه بقوة ووضوح هو: ما هي أسبابُ ذهابِ الأمنِ ووجودِه؟

أقولُ: من أسباب ذهابِ الأمنِ منَ المجتمعاتِ وأسبابِ وجودِهِ ما يلي:

# السببُ الأولُ: الحِدَّةُ والعُنفُ ومواجهةُ الأمورِ بالقوة.

لاشكَّ أنَّ الناظرَ فيها وقع من الفتنِ والمحنِ والزعزعةِ في بعضِ المجتمعاتِ التي ركبَ بعضُ أصحابِها المُنظِّمِيْنَ ظهرَ القوةِ والعنفِ، يَعْلمُ أنَّ استخدامَ القوةِ والعنفِ للوصولِ للمطلوبِ لا خيرَ فيه، حيثُ تلجأُ الأطرافُ لقمعِ الآخرينَ، فكلُّ يحاولُ، وفي النهاية ينتصرُ القويُّ؛ لكنْ بعدَ أنْ يخسروا الكثيرَ والكثيرَ، وتُسفَكُ الدماءُ، فالحكمةُ، والتعقلُ، والسيرُ بخطواتٍ محسوبةٍ هو سبيلُ الفوزِ والنصرِ والأمنِ والأمنِ والأمانِ.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب «نعمة الأمن» للأخ أبي عمر عبد الله بن محمد الحمادي -حفظه الله-. بشيء من التصرف والاختصار.

وقد أوصى النبيُّ عَلَيْكُمْ، فَقَالَتْ عَائِشَةُ: عَلَيْكُمْ، وَلَعَنكُمُ الله، وَغَضِبَ الله النبيَّ عَلَيْكُمْ، وَلَعَنكُمُ الله، وَغَضِبَ الله عَلَيْكُمْ، فَقَالَتْ عَائِشَةُ: عَلَيْكُمْ، وَلَعَنكُمُ الله، وَغَضِبَ الله عَلَيْكُمْ، قَالَ: « مَهْلاً يَا عَائِشَةُ، عَلَيْكِ بِالرِّفْقِ، وَإِيّاكِ وَالْعُنْفَ وَالْفُحْشَ» قَالَتْ: فَكَمْ الله عَلَيْكِ بِالرِّفْقِ، وَإِيّاكِ وَالْعُنْفَ وَالْفُحْشَ» قَالَتْ: أَوَلَمْ تَسْمَعِي مَا قُلْتُ؟ رَدَدْتُ عَلَيْهِمْ؛ فَيُسْتَجَابُ لِي فيهِمْ، وَلاَ يُسْتَجَابُ لِي فيهِمْ، وَلاَ يُسْتَجَابُ لَهُمْ فِيًّ » (۱).

ومعنى قولهم: «السامُ عليكم» أي: الموتُ لكم، فالسَّامُ هو الموتُ.

وقال حذيفةُ بنُ اليهانِ عِشْك: (إن الفتنةَ وُكِّلَتْ بثلاثٍ: بالحادِّ النِّحريرِ الذي لا يرتفعُ له شيءٌ إلا قمعه بالسيف، وبالخطيبِ الذي يدعو إليها، وبالسيدِ، فأما هذان فتبطحُهما لوجوهِهما، وأما السيدُ فَتَجْتَثُهُ حتى تبلوَ ما عنده)(٢).

وفيه تحذير لخطباءَ السوءِ الذين يوظفون خطبهم لإشعال الفتنة.

السبب الثاني: الطعنُ في ولاةِ الأمرِ في المجالسِ وعلى المنابرِ وفي الأشرطةِ وغير ذلك.

اعلمْ رعاكَ الله أنَّ وليَّ الأمرِ لا بدَّ أن تكونَ له هيبةٌ في نفوسِ الناسِ؛ ليهابَه الظالمُ، والمفسدُ، فلا يفكرُ الظالمُ في ظلمِ الناسِ أو الفسادِ في الأرضِ، ولكنْ إذا طعنَ الناسُ في الحاكم، وانتقصوه في المجالسِ، وشَهَروا به على المنابرِ؛ ذهبت هيبتُه؛ فرفعَ الظالمُ رأسَه، وانتشر الشرُّ، وعمَّتِ الفتنةُ، وتزعزعَ الأمنُ، وخُرِّبتِ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٠٣٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٧٤)، [«سلسلة الآثار الصحيحة» (٧)].

البلادُ؛ لذلك لا يجوزُ شرعاً الطعنُ في الحاكمِ؛ لأنه مسلمٌ أولاً، وَغِيبةُ المسلمِ محرَّمةٌ، فإذا كانَتْ غيبةُ المسلمِ العاديِّ في المجتمعِ مُحَرَّمَةً فغيبةُ الحاكمِ أشـدُّ لما عَلَّكُ به سابقاً.

وأَمَّا ثانياً: فلأنَّ النبيَّ عُلَيُّ بيَّن كيفَ يُنْصَح الحاكمُ، وذلك في قوله عُلَيُّ: «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانٍ فَلا يُبْدِهِ عَلانِيَةً، وَلَكِنْ يَأْخُذُ بِيَدِهِ فَيَخْلُو بِهِ، فَإِنْ قَبِلَ مِنْهُ فَذَاكَ، وَإِلا كَانَ قَدْ أَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ» (١).

قلت: ومعلومٌ لدى كلِّ إِنسانٍ عاقلٍ أن النصيحة في السِّرِ تأثيرُها فَعَّال، وأبلغُ من نصيحةِ العلانيةِ، ولا تتسببُ في المفاسدِ، فكلُّ عاقلٍ لا يتمنى لنفسِه التشهيرَ والفضيحة، فهذا في حَقِّ عامةِ الناسِ، فكيفَ بالحاكم، الذي له مكانةٌ وسمعةٌ بين رعيته، فمثلُ هذا التشهيرُ سيؤدي إلى الفتن، وحقدِ الناسِ عليه، ثم يتزعزعُ الأمنُ ثم تكونُ الكارثةُ، التي لم يحسِبْ حسابَها الجميعُ.

وعلى هذا الأصلِ مذهب وأصلُ منهجِ السلفِ الصالح، فمن عمل بهذا فهو متَّبعٌ لمنهجِ السلفِ، ومن خالفَ فقد خالفَ السنةَ أولاً، ومذهبَ السلفِ الصالحِ ثانباً.

وكما قيل:

وكلُّ خيرٍ في اتباعٍ مَنْ سلف وكلُّ شَرٍّ في ابتداعٍ مَنْ خَلف

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٣/ ٤٠٣)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٩٦)، والطبراني في «مسند الـشاميين» (٩٧٧)، [«ظلال الجنة»].

وعلى هذا السبيل علماءُ الحقِّ، والطريقِ السويِّ، أتباعُ السلفِ الصالح.

قال الشوكاني رحمه الله: (وليسَ من البغي كونُ الإِمامِ سلكَ في اجتهادِه في مسألةٍ أو مسائلَ طريقاً مخالِفةً لما يقتضيه الدليل، فإنه ما زال المجتهدون هكذا. ولكنه ينبغي لمن ظهر له غلطُ الإِمامِ في بعضِ المسائِل أن يناصِحه، ولا يُظهِرُ الشناعة عليه على رؤوسِ الأشهادِ، بل كما وردَ في الحديثِ أن يأخذَ بيده، ويخلوَ به، ويَبْذلَ له النصيحة، ولا يُذِلَّ سلطانَ الله) ا.ه (۱).

وقال العلامةُ الإِمامُ عبدُ العزيز بنُ باز رحمه الله: (ليس من منهجِ السلفِ التشهيرُ بعيوبِ الولاةِ، وذكرُ ذلك على المنابر؛ لأن ذلك يُفضي إلى الفوضى، وعدمِ السمعِ والطاعةِ في المعروفِ، ويُفضي إلى الخوضِ الذي ينضُرُّ ولا ينفع. ولكنَّ الطريقةَ المتَّبعةَ عندَ السلف: النصيحةُ فيما بينهم وبينَ السلطان، والكتابةُ إليه، أو الاتصالُ بالعلماء الذين يتصلونَ به حتى يُوجَّهَ إلى الخير.

وإنكارُ المنكرِ يكونُ من دونِ ذكرِ الفاعلِ، فينكرُ الزنى، وينكرُ الخمرَ، ويُنكرُ الربا، من دون ذكرِ مَنْ فَعله، ويكفي إِنكارُ المعاصي، والتحذيرُ منها من غيرِ ذكرِ أنَّ فلاناً يفعلُها، لا حاكمَ ولا غيرَ حاكم... ولما فتحوا الشَّرَّ في زمن عثمانَ والنكروا على عثمانَ جهرةً تمت الفتنة، والقتال، والفسادُ الذي لا يزالُ الناسُ في آثارِه إلى اليوم، حتى حصلت الفتنةُ على عليٍّ ومعاوية، وقُتِلَ عثمانُ وعليٌّ بأسبابِ ذلك،

<sup>(</sup>۱) «السيل الجرار» (٤/ ٥٥٦).

وقُتل جَمُّ كثيرٌ منَ الصحابةِ وغيرِهم بأسبابِ الإِنكارِ العلني، وذكرِ العيوبِ علناً، حتى أبغضَ الناسُ وليَّ أمرهم، وحتى قتلوه، نسألُ الله العافية) ا.ه (١٠).

قلت: على الشباب، وعلى عامةِ الناسِ أن يتأملوا هذا جيِّداً، فإن كلامَ العلماءِ طريقُ النجاةِ، وما في التاريخِ، والأحداثِ عبرةٌ لكلِّ معتبرٍ، فتأملوا وتنبهوا قبل أن تعمَّ الفوضى، وتسيلَ الدماءُ، ولا ينفعَ الندمُ، فإنَّ الأمنَ نعمة.

ولا ينبغي أن تتحول المجالسُ إلى أماكنَ تُغتابُ فيها العلماءُ والحكامُ، ولا أن تكونَ لحومُ الحكامِ فاكهة المجالسِ، أو كما يصنعُ بعضُ الجَهلةِ في المسرحياتِ والتمثيلِ الساخرِ الذي يسخرونَ فيه من الحكامِ، مما يؤدي إلى زرعِ الحقدِ والكراهيةِ في قلوبِ الناسِ على حكامِهم، وهذا الذي يؤدي بدوره إلى المحنِ والفتن.

ولا يجوزُ للدعاةِ وطلبةِ العلمِ أن ينتقدوا الحكامَ في دروسِهمُ العلنيةِ أو في أشرطتِهم، فإن عاقبةَ ذلك وخيمةٌ. وكم نصحَ العلماءُ من يسلكونَ هذا المسلك، وذلك منذ عدة سنينَ، حين كانوا يغمِزونَ الحكامَ والأمراءَ ويلمزونهم، ويَذكرونهم علناً، ويُظهرونَ معايبَهم أمام الناس، حتى جاءت ثمارُ هذا الصنيع بعدَ بضعِ سنينَ حيثُ ظهرَ فكرُ الخوارجِ، واصطدموا بالحكومةِ، فتوالتِ التفجيراتُ، وتتالتِ الاغتيالاتُ، واهتزَّ الأمنُ، وتزعزعَ المجتمعُ، ومات الأبرياءُ، وسالتِ الدماءُ، فهذا غرسُ مَنْ كان ينفخُ في النارِ، ويَزيدُ الطينَ بِلَّةً؟

<sup>(</sup>١) انظر: «حقوق الراعي والرعية» (ص٢٧-٢٨) نقـلاً عـن كتـاب: «معاملـة الحكـام» (ص١١١-١١٢) للدكتور عبد السلام برجس.

وهذه عاقبةُ من خالفَ نصوصَ الكتابِ والسنةِ وأقوالَ علماءِ الأمةِ في طريقةِ الإِنكارِ، ونصحِ الولاةِ، فها هي التفجيراتُ متواليةٌ إلى اليومِ في بلاد المسلمين.

إِن تأثيرَ الخطأِ في الكلامِ على الحكامِ، وانتقادهم علناً ليسَ وليدَ اليومِ، ولا تظهرُ آثارُه السلبيةُ بين عشيةٍ وضُحاها، ولا في يومٍ وليلةٍ، بل الأمرُ ظاهرٌ ولا بدَّ ولو بعدَ سنينَ معدودةٍ، فالعقلَ العقلَ يا شباب! والحكمةَ الحكمةَ، اللهَ اللهَ بالعمل بالشُّنَة ومذهبِ السلفِ الصالحِ؛ فهو طريقُ النجاةِ ودربُ العصمةِ، وانظروا حولكم، وفي القريب منكم لتتعظوا.

فإِن قيل: قد لا نصلُ للحاكمِ لنصحِه؛ لذا نتكلمُ فيه جهراً لعله يـصلُه مـا نقول.

فالجوابُ: هذا عذرٌ أقبحُ من ذنبٍ، فإنَّ الغلطَ لا يُعالَجُ بالغلط؛ لأنَّ الخطأ الحاصلَ إِما أن يُزالَ بالكليةِ أو يُخففَ، أما إِذا كانتِ المعالجةُ تتسببُ في خطأ أكبرَ فهذا لا يجوزُ شرعاً؛ لأنَّ الكلامَ والنصحَ علناً لا يَجِلُّ الإشكالَ، بل يزيدُ الخَرقَ على الراقع؛ أي: تزدادُ المفاسدُ، وتزدادُ المعاناةُ، فلا يرضى أحدٌ أن يتكلمَ فيه أحدٌ، فكيفَ بالحاكم؟!

وهكذا بدأتْ فتنةُ مقتلِ عثمانَ وفي فإنها بَدأتْ بالطعنِ فيه علناً، وظلماً وزوراً حتى حقدَ عليه من حقد، فكانت الكارثة، فإذا لم يَسلمْ عثمانُ من القتلِ والفتنةِ وهو مَنْ هو مِنَ الصحابةِ، عثمانُ الذي بذلَ مالَه في سبيلِ اللهِ، عثمانُ الذي جهّزَ جيشَ العسرة، عثمانُ الذي جاءتِ السنةُ بمناقبِه، ومكانتِه، وعثمانُ رجلٌ من

أهلِ الجنةِ مبشَّرٌ بها يمشي على الأرض، لَّا تكلموا فيه علناً، وجَهْرةً، لم يَسلم، فهل يسلمُ على المُنافِق الفضلِ والمنزلةِ؟!

فَمَنْ لم يتمكنْ من النصحِ مباشرة، عليه أنْ يسلكَ سبلَ العقلاء، وها هنا سبيلان:

الأولُ: أن يتحدثَ مع من يصلُ إِلى الحاكمِ، من أفرادِ بطانتِه ومُقرَّبيه وحاشيتهِ، فليكتبْ ما يريدُ ويُسَلِّمُه لهم، وهم بدورهم يوصلونَه للحاكم، فإنْ فعلوا فقد تمَّ الأمرُ، وإِن لم يفعلوا فقد مُمِّلوا الأمانَة، والمؤتَّنُ ضامنٌ إِذا فَرَّط، أما أنت فقد أدَّيتَ الذي عليكَ، وكفى اللهُ المؤمنين القتالَ.

الثاني: فإن لم يكن هناك سبيلٌ لنصحِ الحاكمِ وتوجيههِ، مباشرةً، ولا عَبْرَ بطانتِه فعليكَ بالدعاءِ له، فإن الدعاءَ نصحٌ لوليِّ الأمر، تدعو له بالهداية، والصلاحِ، والتوفيقِ، والإعانةِ وحسنِ العملِ، والحفظِ والسلام.

واعلمْ أن نصحَ الحاكمِ ليس محصوراً فقط في الذهابِ له، ومشافهتهِ مباشرةً فإنَّ هذا مفهومٌ ضيِّق، بلِ الدعاءُ له مِنْ نُصحِه وإعانتِهِ على الخير؛ لذا كانَ السلفُ عَلَى مذعون لولاةِ الأمرِ، كما ورد عن أحمد: (لو أعلمُ أن لي دعوةً مستجابةً لجعلتُها في السلطانِ).

وقال عبدُ الصمدِ بنُ يزيدَ البغداديُّ: سمعتُ فُضيلاً يقولُ: (لو أنَّ لي دعوةً مستجابةً ما جعلتُها إلاَّ في السلطانِ)، قيل له: يا أبا علي فسِّر لنا هذا.

قال: (إذا جعلتُها في نفسي لم تَعْدُني، وإذا جعلْتُها في السلطانِ صَلَحَ، فَصَلَحَ بصلاحِه العبادُ والبلادُ)(١).

قلت: الفُضيلُ هذا هو الفُضيل بنُ عياضٍ رحمه الله وتأملُ فقه السلف، ورجاحة عقولهم فإنه يُؤثِرُ الدعاءَ للسلطانِ على الدعاءِ لنفسِه لو علمَ أنَّ له دعوة مستجابة، لأنَّ صلاحَ الحاكم صلاحٌ للأمةِ والمجتمع.

قال إمامُ أهل السنةِ في زمانِه أبو محمدِ الحسنُ بنُ علي البربهاري: (إذا رأيتَ الرجلَ يدعو الرجلَ يدعو على السلطان؛ فاعلمُ أنَّه صاحبُ هوى، وإذا رأيتَ الرجلَ يدعو للسلطان بالصلاح فاعلمُ أنه صاحبُ سُنَّةٍ إِنْ شاءَ الله).

وقال أيضاً: (فأُمِرنا أن ندعو لهم بالصلاح، ولم نُـوْمَرْ أن نـدعوَ عليهم، وإِن ظلموا وجاروا؛ لأنَّ ظلمَهم وجورَهم على أنفسِهم، وصلاحَهم لأنفسِهم وللمسلمين)(٢).

وقال العلامة محمد بن صالح العثيمين رحمه الله: (والنصح له -أي: للحاكم - هو الدعاء له بالتوفيق إلى الخير بقلبه إذا عَجَزَ عن أداء النصيحة له على الوجه المطلوب؛ وذلك بأمور منها أمنه على نفسه أو غيره من المسلمين، وعدم ترتب الفساد بسبب نصيحته كَحَمِيَّة المُلْك، أو غَضبه على رعيته، أو عدم الانتفاع بنصيحة، وأن يكون نصحه له سرّاً لا علانية).

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية (٨/ ٩٤) مطولاً، والبربهاري في شرح السنة (ص١١٤) مختصراً، وهو أثر صحيح. (٢) «شرح السنة» لأبي محمد الحسن بن علي البربهاري (ص١١٣-١١٤) طبعة: دار السلف - الرياض.

وقال الشيخُ ابن عثيمين أيضاً رحمه الله وقد ذكر حديثَ النبيِّ عَلَيْكِيَّ: «مَنْ أَهَانَ سُلْطَانَ الله فِي الأَرْضِ أَهَانَهُ اللهُ »(١) ثم قال الشيخُ: (فإذا كان الكلامُ في المَلِكِ بغيبةٍ أو نصحُه جهراً، والتشهيرُ به من إِهانتِه التي تَوَعَّدَ اللهُ على فاعلِها بإِهانته، فلا شــكَّ أنــه يجبُ مراعاةُ ما ذكرنا لمن استطاعَ نصيحتَهم من العلماءِ الذين يَغْشُونَهُم، ويخالِطونهم، وينتفعونَ بنصيحتهم دونَ غيرهم.. كانَ الحسنُ يعظُ والدّه ما لم يغضب، فإذا غضبَ سكتَ عنه، وكـذا التلميـذُ لأسـتاذِه والعبـدُ لـسيدِه، والزوجـةُ لزوجهـا، والرعيـةُ للسلطان، ومن في معناه من الرعيةِ كالأُمراءِ، والوزراءِ، فإنَّ عدمَ اللطفِ، والتشهيرَ، والفضيحة يكادُ ذلك يفضي إلى خَرقِ هيبته، ولا يُبَدلُ النصيحة بالفضيحة، فإن مخالفةَ السلطانِ فيما ليس من ضروريات الدين علناً، وإِنكار ذلكَ عليه في المحافل، والمساجدِ، والصحفِ ومواضع الوعظِ، وغيرِ ذلك، ليسَ من بابِ النصيحةِ في شيء، فلا تغترَّ بمن يفعلُ ذلكَ وإِن كان عن حُسْن نية؛ فإِنه خلافُ ما عليـه الـسلفُ الصالحُ المقتدى بهم، واللهُ يتولى هداك) ا.ه. (٢)

قلت: إذا علمتَ ما سبقَ، عرفتَ أنَّ الدعاءَ للحاكمِ ليس عيباً ولا مداهنةً ولا نفاقاً وكما يظنه البعضُ، فإنَّ بعضَ الناسِ ينكرُ على العلماءِ وطلبةِ العلمِ الدعاءَ للولاةِ، ويصفُهم بالنفاقِ والمداهنةِ، ومشايخِ السلطةِ وغيرِ ذلك، وقد أنكروا علينا ذلك، ولم يعلموا أنه علامةٌ على علمِ الرجلِ ورجاحةِ عقلهِ، وسلامةِ

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمـذي (۲۲۲٤)، وأحمـد (٥/ ٤٢)، والطيالـسي (٩٢٨)، وابـن أبي عاصـم في «الـسنة» (١٠١٨)، والبزار (٣٦٧٠)، [«صحيح الجامع» (٦١١١)].

<sup>(</sup>٢) «مقاصد الإسلام» لابن عثيمين (ص٣٩٢-٣٩٤) بتصرف، طبعة دار ابن الجوزي، الرياض.

مذهبهِ ومعتَقَدِه. وأن الطعنَ فيهم علناً خلافُ الحقّ، والصوابِ، وخلافُ ما كان عليه السلفُ، وهاكم ما يدلُّ على ذلك:

١ - عن زيادِ بنِ كُسيبِ العدوي قال: كنتُ مع أبي بَكْرة تَحتَ منبرِ ابن عامرٍ وهو يخطب، وعليه ثيابٌ رقاقٌ، فقال أبو بلال: انظروا إلى أميرنا، يلبسُ ثيابَ الفُسَّاق؟ فقال أبو بكرة: اسكت، سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «مَنْ أَهَانَ سُلْطَانَ الله فِي الأَرْضِ، أَهَانَهُ اللهُ» (١).

٢ - عن قيسِ بنِ وهبٍ عن أنسِ بنِ مالكٍ قال: نهانا كبراؤُنا من أصحابِ رسول الله عليه الله عليه قال: «لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ، وَلَا تَعُشُّوهُمْ، وَلَا تَعْصُوهُمْ، وَاللهَ عُلْ قَعْصُوهُمْ، وَاتَّقُوا اللهَ وَاصْبِرُوا، فَإِنَّ الْأَمْرَ إِلَى قَرِيبٍ» (٢).

٣ - عن أبي بَكْرَةَ خِيْتُ قال: سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْكَ يقول: «السَّلْطَانُ ظِلَّ اللهِ فِي اللَّ اللهِ فِي اللهُ عَمَنْ أَكْرَمَهُ أَكْرَمَ اللهُ، وَمَنْ أَهَانَهُ أَهَانَهُ الله» (").

قلت: والواقعُ يشهدُ لهذا المعنى، فالخوارجُ الذين خرجوا على عليِّ والله على على المعنى، فأخلوا وأهينوا وذهبَ ريحهُم، وكذا من يصنعُ ذلك في هذا الزمان، فالغالبُ أنهم

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمذي (۲۲۲٤)، وأحمد (٥/ ٤٢)، والبزار (٣٦٧٠)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١٠١٨)، [«صحيح الجامع» (٦١١١)].

<sup>(</sup>٢) إسناده جيد: ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠١٥)، والبيهقي في «الشعب» (٧١١٧)، قوام السنة في «الترغيب والترهيب» (٢٠٨٩)، [«ظلال الجنة»].

<sup>(</sup>٣)حسن: رواه أحمد(٥/ ٤٥)، وابسن أبي عاصم في «السنة» (١٠٢٤)، واللفظ لـــه [«ظـــلال الجنــة» (ص٧٤)].

مشردُّون، خائفون مختفون عن الأنظارِ، ينتحرون بالتفجير، أو في المواجهةِ مع رجالِ الأمنِ، فكلُّ هذا إِهانةٌ من اللهِ لمن أهانَ سلطانَ اللهِ، فتأمل.

٤ - عن أبي بَكْرةَ قال: «من أَجَلُّ سلطانَ الله أَجَلَّه الله يومَ القيامة»(١).

٥- عن معاذِ بن جبلِ قال: قالَ رسولُ اللهِ ﴿ خَمْسُ مَنْ فَعَلَ وَاحِدَةً مِنْهُنَ كَانَ ضَامِنًا عَلَى اللهِ: مَنْ عَادَ مَرِيضًا، أَوْ خَرَجَ مَعَ جَنَازَةٍ، أَوْ خَرَجَ غَازِيًا، أَوْ دَخَلَ عَلَى إِمَامِهِ يُرِيدُ تَعْزِيزَهُ وَتَوْقِيرَهُ، أَوْ قَعَدَ فِي بَيْتِهِ فَسَلِمَ النَّاسُ مِنْهُ، وَسَلِمَ مِنَ النَّاسِ (٢).

٦ وعن أبي وائلٍ قال: قيل لأُسامة: لو أتيتَ فلاناً فكلمتَه، قال: (لَـتَرَوْنَ أَنِّي لاَ أَكُلُمهُ إِلَّى أُسْمِعُكُمْ، إِنِّي أُكُلِّمُهُ فِي السِّرِّ دُونَ أَنْ أَفْتَحَ بَابًا لاَ أَكُونُ أَوَّلَ مَـنْ فَتَحَهُ...)(٣).

قولُه «فلاناً» أي: عثمان ويشف فقد صَرَّحتِ الروايةُ الأخرى باسمِه، فعن أُسامة بن زيد قال: قيل له: (أَلاَ تَدْخُلُ عَلَى عُثْهَانَ فَتُكَلِّمَهُ، فَقَالَ أسامة: أَتْرُوْنَ أَنِّي أُسامة بن زيد قال: قيل له: (أَلاَ تَدْخُلُ عَلَى عُثْهَانَ فَتُكلِّمَهُ، فَقَالَ أسامة: أَتْرُوْنَ أَنْ لَا أَسْمِعُكُمْ، والله لَقَدْ كَلَّمْتُهُ فِيهَا بَيْنِي وَبَيْنَهُ، مَا دُونَ أَنْ أَفْتَتِحَ أَمْرًا لاَ أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ فَتَحَهُ (٤).

<sup>(</sup>١) حسن: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٢٥)، [«صحيح الجامع»(١٥٩٥)].

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: رواه أحمد (٥/ ٢٤١)، وابـن أبي عاصـم في «الـسنة» (١٠٢١)، والطـبراني في «الكبـير» (٢٠/ ٣٨/ ٥٥)، [«صحيح الترغيب» (١٢٦٨)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٣٢٦٧).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٣٢٦٧)، ومسلم (٢٩٨٩) واللفظ له.

قلتُ: فقد ظنَّ بعضُهم أن أسامة لم يتناصحْ مع عثمان عضى حول الفتنة الحاصلة في زمانيه، لكنْ تبينَ أنه تكلمَ مع الخليفة الحاكم دونَ أن يكشفَ عن ذلك، ولا تبجحَ أمامَ الناسِ أنه كلَّمه، لأنه يعلمُ أن نصيحة ولاةِ الأمرِ في السِّر، ذلك، ولا تبجح أمامَ الناسِ أنه كلَّمه، لأنه يعلمُ أن نصيحة ولاةِ الأمرِ في السِّر، والكلامُ فيهم جهراً يفتحُ بابَ الشرّ، لذا قال: «دونَ أن أفتحَ باباً لا أكونُ أوَّلَ من فتحه» قال الحافظُ ابنُ حجرٍ في بيانِ معنى الحديث: (أي: كلَّمتُه فيها أشرتم إليه، لكن على سبيلِ المصلحةِ والأدبِ في السرِّ، بغير أن يكونَ في كلامي ما يثيرُ فتنة أو نحوَها..). وقال أيضاً موضحاً معنى قولِ أسامةِ: «دونَ أن أفتحَ أمراً لا أحبُّ أن أكونَ أولَ من فتحه) قال الحافظ: (يعني: لا أُكلِّمهُ إلَّا مع مراعاةِ المصلحةِ بكلامِ لا يَجيَج به فتنة) (۱).

قلت: فهذا في غاية التعقل والحكمة؛ لأنَّ العالمَ أو الناصحَ لو قال دخلتُ على الحاكمِ فنصحتُه ولم ينتصحْ، لهاجَ الناسُ عليه، وازدادوا حقداً؛ حيثُ لم يستجبْ للنصحِ، لكنَّ الصوابَ: كتمُ ذلك؛ لدرءِ الفتنِ؛ ولأن كتمانَ ذلكَ أقربُ للإخلاص، وابتغاءِ وجهِ الله.

### والسببُ الثَّالثُ: من أسبابِ ذهابِ الأمنِ هو: التكفيرُ على جهل.

إنَّ قضيةَ فتنةِ التكفيرِ قضيةٌ شائكةٌ، والخوضُ فيها يطول، لكن أنبهُ هنا على عدةِ أمورِ مهمةٍ:

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (۱۳/ ۲٥).

أولاً: إِنَّ مسألةَ التكفيرِ في غايةِ الخطورةِ؛ لذا ينبغي أن لا يكفَّرَ الناسَ من هَبَّ ودَبَّ، بل الأمرُ يحتاجُ إلى فقهِ وعلم بالكتابِ والسنةِ، فالأمرُ يوكلُ للعلماءِ لا لكلً من ادعى العلمَ والجهاد.

ثانياً: للتكفيرِ موانعُ مثلُ: الجهلِ، والخطأِ، والإِكراهِ، والتأويلِ، والتقليدِ، فـلا بـدَّ من زوالهِا قبلَ الحكمِ على المُعَيَّنِ بالكفرِ مع إِقامةِ الحجةِ عليه.

ثالثاً: إِن العلماءَ احتاطوا للتكفيرِ غاية الاحتياط، حتى لو كَفَرَ شخصٌ من تسعةٍ وتسعينَ وجهاً، وبقي وجهٌ واحدٌ لم يكفر به لتوقفوا في تكفيرِه، لكنه اليومَ أمسى من أيسرِ الأمورِ عندَ بعضِ الناسِ والطوائف.

رابعاً: التكفيرُ سلاحٌ للقتلِ، والاغتيالِ؛ لذا أولُ ما يبدأُ أصحابُ الفكرِ التكفيريِّ بهذا المبدأِ، فهم يحكمونَ على الشخصِ بأنه كافرٌ؛ لأنه بمجردِ التعاونِ مع غيرِ المسلمين، أو الاستعانةِ بهم، أو لم يحكمْ بها أنزلَ الله؛ فهو كافرٌ عندَهم، بعد ذلكَ يستحلّون دمَه، ثم قَتْلَه، ويَحُثُونَ الناسَ على الخروج عليه إنْ كان حاكماً مسلماً.

فهذا غطاءٌ لصنيعِهم المنحرف؛ إِذ إِنهم لو قتلوه أو أمروا بعصيانهِ مباشرةً لما استجابَ لهم أحدٌ، ولما وجدوا لهم مؤيداً، لكنَّ البَداءةَ تبدأُ بتكفيره ثم إِباحةِ دمِه. وهكذا صنعَ الخوارجُ مع عليِّ بنِ أبي طالبٍ هِشْكُ فقد كَفَّروه لشُبهٍ نزلت في رؤوسِهم؛ لقلةِ علمِهم، وجهلِهم بالكتاب والسنةِ، ثم خرجوا عليه، وقد كان هو الخليفة آنذاك الذي تجبُ طاعتُه، فوجَهوا سيوفَهم نحوَ المسلمينَ بل خيرِ المسلمين

من الصحابة والتابعينَ فسفكوا دماءَهم، واستحلَّوا محارمَهم، فوقعت فتنةٌ جَرحتِ الأمةَ في المقتل، وأثقلَتْ كاهلَها وعانت منها لِزَمنِ.

والنبيّ والنبيّ وصفهم وصفاً دقيقاً قبلَ ظهورهم، فالوصفُ الدقيقُ هذا يدلُّ على سببِ وقوعِهم في مثلِ هذه الفتن، وذلك فيما يرويه عليُّ بنُ أبي طالب وسيُن قال: سمعتُ رسولَ الله والله عليُّ يقول: «سَيَخْرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ أَحْدَاثُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلام، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ، يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ كَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَإِذَا لَقِيتُمُ وهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا لَمِنْ قَتَلَهُمْ عِنْدَ الله يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١).

قلت: إِن الواقعَ يشهدُ أَن الفتنَ تأتي من الجهلِ، وقلةِ البضاعةِ الفقهيةِ، ومصيبةُ الأمةِ اليومَ، أَنَّ بعضَ مَن تولَّى أمرَ الدعوةِ والفتوى، وشأنِ الجهادِ فيها؛ لم يفكرُ في العواقبِ جيداً.

تأمل قولَ النبيَّ عُلَيُّ في وصفِ الخوارجِ بقوله: «أحداثُ الأسنانِ سفهاءُ الأحلام» قال محيي الدين النووي: (معناه: صغارُ الأسنانِ، صغارُ العقول) (۲)، وانظر إلى كثير ممن يرتكبون جرائمَ الاغتيال، والتفجير، ويتزعمون بعضَ الأحزاب، لترى وصفاً دقيقاً، ولتعلمَ أن الخوارجَ ليس لهم وقتٌ معينٌ بل قد

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٩٣٠)، ومسلم (١٠٦٦).

<sup>(</sup>٢) «شرح مسلم» للنووي (٤/ ٧/ ١٦٩).

يظهرونَ في أيِّ زمن، ولتعلمَ أيها المسلمُ أن دينَك لا تأخذُه من أي أحد، وإِنها من علماءِ أهل السنة؛ فتنبه.

وانتشارُ الفكرِ التكفيري، وفتنةِ التكفيرِ منْ أكبرِ الأسبابِ المسبِّبةِ لـذهابِ الأمنِ وزعزعةِ كيانِ المجتمع، فقد عانتِ المجتمعاتُ من هـذا الفكرِ، ولا تـزالُ تصرخُ وتسغيثُ، فهل من منقذٍ لها؟

واعلمْ رعاك الله أن الفكرَ التكفيريُّ يأتي على درجات:

الأولى: من لا يحملُ هذا الفكرَ بشكلٍ واضح، بل قد ينتقدُ الفكرَ التكفيريّ، ويشجُبُ هذا الصنيعَ وأصحابَه، لكنَّ في محاضراتِه، وكتاباته، وجلساته، وفتاويه ما يهيءُ لهذا الفكرِ، ويفرُشُ بساطَه، ويشجعُ عليه، ويُسهلُ أمرَه شعرَ أم لم يشعرُ، وهذا الصنفُ من أخطرِ الأصنافِ؛ إذ يأتيك باسمِ الكتابِ والسنةِ، ومذهبِ السلفِ الصالحِ، ويستشهدُ أحياناً بأقوالِ أهلِ العلم، فكشفُه صعبُ للبسطاءِ وعامةِ الناس؛ لكنه لا يخفى على طلبةِ العلم، والبحثُ في حاله كمن يبحثُ عن إبرةٍ في القشِّ، ومنهم كثير.

الثانية: من يحملُ هذا الفكرَ بشكلٍ واضح، ولم ينخرطْ جليّاً في الحزبِ التكفيريّ، فهو يضربُ من بعيدٍ، وعلى حذر، ويستغلّ الفرصَ في ليلةٍ لا قمرَ فيها، يصعبُ كشفه أحياناً لكنَّ هفواتِه تصرعُه، يدعو إلى فكرِه في الظلماتِ وباستخدام الرموزِ المشفَّرة، فاحذوره.

ثالثاً: من يحملُ هذا الفكرَ بشكلٍ واضحٍ، وقد انخرطَ مع القوم وأعلنها صراحة، فهذا سهلٌ مكشوفٌ لطلبةِ العلم، والجهاتِ المعنيَّة، لكنَّ الخطورةَ تكمنُ فيها يقولُ ويطرح، فهو يطرح الشُّبة التي يظنها الناسُ حقّاً وصدقاً، ويستشهدُ بالقرآن غالباً، ويأخذُ بظواهِر النصوص، فتخفى على عامة الناس؛ وهذا معنى قول النبي علي في الخوارج: «يقولون من خير قول البرية»، أي: ما يدعون له في الظاهر حقُّ كقولهم: (لا حكم إلا لله) (۱) وكقولهم: (تطبيقُ شرع الله هو الواجبُ) لكنهم سلكوا المسلكَ الخطأ، فكفَّروا ونَفَّروا، وتسري الشُّبةُ التي يطرحونها على عامة الناس؛ إذْ إبطالُ الشبهةِ يحتاجُ إلى عالمٍ أو طالبِ علم ينسفُها من جذورها. وقد لا يوجدُ الرجلُ المناسبُ في الوقتِ المناسبِ، فتسري أقوالُه، وتجدُ لها آذاناً صاغيةً فيزدادُ أتباعُه، ولا حولَ ولا قوةَ إلَّا بالله، وبحدُ الرجلُ الله نشتكي من صنيع بعض وسائلِ الإعلام، عندما تطرحُ أقواهم، واستدلالاتهم، ولا متخصصَ في الشريعة لها!!

ثم اعلمْ حفظك الله، أن للتكفيرِ سبيلاً يُبدأ بها، ليسهُلَ أمرُ التكفير:

١ - منها: الطعنُ في العلماءِ الثقاتِ، الذين يأمرون بالحكمةِ، وطاعةِ ولاةِ الأمرِ، وعدمِ الخروجِ عليهم، حيث يتهمونهم بأنهم علماءُ دولة، وأنهم لا يُفتون كما يريدون، وأن الفتاوى تُكتب لهم، إلى غيرِ ذلك من الدعاوى الباطلةِ التي الهدفُ منها إسقاطُ مكانةِ العلماءِ وذهابُ هيبتِهم من نفوسِ الناسِ لكيلا يسمعَ لهم أحدٌ، وتتحولَ الأمورُ إلى فوضى لا منظمَ لها.

٢ - ومنها: ذكر أخطاء الحكام، وزلاتهم. ومعلومٌ أن الحاكمَ إنسانٌ قد يخطئ، وقد يصيبُ، وتحكمه ظروفٌ، ومعاهداتٌ وسياساتٌ، وضغوطٌ، ومشاكلُ قد لا

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم» للنووي (۶/ ۷/ ۱۶۹).

يعلمُها كثيرٌ ممن يتبجَّحون بانتقادِ الحاكمِ، والهدفُ من هذا النقدِ وذكرِ الزلةِ هو مَلءُ القلوبِ عليه حقداً وغيظاً وكراهيةً؛ ليسهلَ تكفيرُه والخروجُ عليه، وفي النهاية تأتي الكارثةُ وهي ذهابُ الأمنِ، وسفكُ الدماءِ، وإزهاقُ الأرواح.

٣- ومنها: استغلالُ أصحابِ العواطفِ الجياشةِ خاصةً ممن قد يكونُ عندَه عَوَزٌ وفاقةٌ ولم يجدْ من يسدُّ حاجتَه، فمثلُ هذا شحنُه سهلٌ وميسورٌ؛ لأنه مُهيأٌ لمثلِ ذلك. لذا أتمنى أن تسدَّ الدولُ حاجةَ شعوبِها، لكيلا يجدَ المكفرون إلى هؤلاءِ سبيلاً.

والخلاصةُ أنَّ الحديثَ في هذه القضيةِ يطولُ -كها ذكرت آنفاً- وما أشرنا إليه لعله كافٍ، والخُرُّ تكفيهِ الإِشارة.

## السببُ الرابعُ: طرحُ شُبَهِ التكفيرِ والخروجِ عبرَ وسائلِ الإعلامِ.

من أسبابِ ذهابِ الأمنِ ما تصنعُه بعضُ وسائلِ الإعلامِ الماكرةِ، حيث تعرضُ عَبْرَ شاشاتِها وبرامِجِها خطاباتِ أهلِ التكفيرِ والتهييج، وكم في هذه الخطاباتِ والكلهاتِ من الشَّبَه، ومن الأدلةِ التي يَستدلُّ بها القومُ بشكلِ خاطي، فهم يستدلونَ بالقرآنِ غالباً وبالسنةِ نادراً جدّاً؛ لأنَّ القرآنَ حَالُ ذو وجوه، فيه عموماتُ يمكنُ استغلالها لصالحِهم، أما السنةُ فتفضحُهم لما فيها من بيانِ المُجمَلِ، وتخصيصِ العامِّ، وتقييدِ المطلقِ، وتفسيرِ المُشْكِلِ، فهذه الشُّبهُ التي يطرحُها أولئكَ القومُ تحتاجُ إلى عالمٍ أو طالبِ علم راسخِ القدمِ ليردَّ عليها، ويقومَ بنسفِها، وإبطالها لكنك تُصابُ بالدهشةِ عندما نرى ضيوفَ البرنامج بين صحفيً بنسفِها، وإبطالها لكنك تُصابُ بالدهشةِ عندما نرى ضيوفَ البرنامج بين صحفيً

أو ممن هو قريبٌ من فكرِ أهلِ التكفيرِ أو رجلٍ من غيرِ المسلمينَ، فأولاً يُعرَضُ كلامُ أو خطابُ زعيم التنظيم أو المتحدثِ باسم التنظيم، وَأَوْجُهُ الدلالةِ غيرِ الصحيحةِ، ثم يأتي دورُ المحللين ليحللوا، ويا له من تحليل! فكلُّ يُدلي بدلوه، ولا يتعرضُ واحدٌ منهم لإزالةِ تلكَ الشُّبَه، أما الأولُ فلأنه صحفيٌّ، بعيدٌ عنِ العلم الشرعيِّ، ومعرفةِ الفِرَقِ، وشُبَهِهم، فالردُّ عليهم صعبٌ عليه، ولكنه يتكلمُ ويحلل، ويُفتي من حيثُ لا يشعرُ، فإِن لم يكن كلُّ كلامِه فمعظمُه فتوى شعرَ أم لم يشعر، ويا للمصيبةِ والمحنةِ، حيثُ يزدادُ الأمرُ سوءاً، لقد تجرأ هذا الجاهلُ أن يتكلمَ في الشرع وأيِّ شرع! أَخطرِ مسائلِ الشرع التي تتعلقُ بها دماءُ الأمةِ، وأمنُها وأمائهًا ومستقبلُها، لو كان الموضوعُ المطروحُ للنقاشِ أمراً من أمور الطبِّ أو الهندسةِ أو شبكات المجاري؛ لما تجرأ أمشالُ هؤلاءِ أن يُحللوا أو يقترحوا أو يتكلموا؛ لأنهم سيقولون: ليسَ هذا من اختصاصِنا، فسبحانَ الله! وهل الشرعُ من اختصاصِكم؟ تخافونَ من نقابةِ الأطباءِ والمهندسينَ أن تقولوا في علمِهم ما لا تعلمون، ولا تخافونَ ولا تَخْشُون اللهَ أن تقولوا في دينِه ما لا تعلمون! إِنـك تـشعرُ أحياناً بل تجزمُ جزماً لا يداخلُه شكٌّ أن الأمرَ مقصودٌ؛ وإِلَّا فها الـذي يُعيـقُ هـذه القناة وتلكَ منَ استدعاء الرجل المناسبِ في الوقتِ الملائم لنفع الناسِ وإزالةِ الغبارِ عن أفكارِهم، ودفع التشويشِ والغَبَشِ عن أذهانِهم؟! كم يبقى الناسُ في حَيْرةٍ بعد هذه البرامج؟ وكم انضمَّ أُناسٌ جددٌ إلى التنظيم بعـد خطـابِ زعيمِـه، الذي فيه سكينةٌ، وعَطفٌ، وآياتٌ من القرآن؟ وكم اقتنعَ أناسٌ بهذهِ الشَّبَهِ الواهية، التي لو تصدّى لها عالم متخصصٌ لتبينَ للناسِ أنها أوهي من بيتِ

العنكبوت؟ فهكذا يبقى الناسُ في حيرة بين ما يسمعونه ويشاهدونه في وسائلِ الإعلامِ من خطاباتٍ، وشُبه، ودعاوى زائفة، وبين ما يسمعونه من العلماء وطلبة العلم الناصحين، الصادقين، العارفين، نسألُ الله العونَ والثبات، إن هذا التصرف يشحنُ الشبابَ المتحمس، ويملأُ قلوبَهم حقداً وكراهيةً على ولاةِ أمرِهم، وكان يمكنُ أن نعالجَ الأمورَ بأفضلَ من هذا الأسلوبِ، ونحقنَ الدماء، ونُجَنبَ المجتمعَ الفتنَ.

إلى مَنْ تصدى لمثلِ هذه المسائلِ العظامِ، نقول لهم: ليسَ هذا عُشُكِ فادْرجِي، فإن الأمرَ شرعيٌ محضٌ، نصوصُ السنةِ طافحةٌ في الردِّ عليهم، وضربُ أصولهِم من جذورِها صعبٌ عليكم، فلكلِّ مقامٍ مقال، ولكلِّ فنِّ رجالٌ، وصدقَ القائلُ: يا باريَ القوسِ برياً لستَ تحسنُه لا تُفْسِدَنَها وأعطِ القوسَ باريها

أُذَكِّرُ هؤلاءِ بآيةٍ في كتابِ اللهِ ومثلُها كثيرٌ، وهي قولُه تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوَحَوْشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَدَ يُنَزِّلَ بِهِۦسُلُطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ آَ الْعَرافِ].

# السببُ الخامسُ: شَغْلُ الناسِ بِالسِياسةِ وزجُّهم فيها:

إِن مما يؤدي إِلى زعزعةِ الأمنِ ولو على المدى البعيد شَغْلُ الناسِ بالسياسةِ الخاصةِ بالحكوماتِ، وزجُّهم فيها عن جهلٍ وعدمِ دراية. إِنَّ السياسةَ علمٌ من العلوم، بل هي علمٌ صعبٌ جدّاً، أحياناً لا يُعرَفُ لها رأسٌ من ذيل، فكيف

تُعْرَضُ على عامةِ الناسِ، ويُناقِشُ فيها الكلّ ؟! وقبل بيانِ هذا الأمرِ الخطيرِ، وتوضيحهِ لا بدَّ من تعريفِ السياسة.

السياسةُ في الاصطلاحِ: اعلمْ أنَّ السياسةَ المعروفةَ اليومَ هي ما كانت تُعرَفُ عندَ العلماءِ وإلى اليوم «بالسياسة الشرعيةِ» و«الأحكام السلطانيةِ» و«السياسة المدنيةِ» (١).

والسياسةُ الشرعيةُ: «رعايةُ شؤونِ الأمةِ في الداخلِ والخارجِ بما لا يخالفُ الشريعةَ الإسلامية»(٢).

وعرَّ فها الأستاذُ عبدُ الوهاب خَلاف رحمه الله فقال: (هي تدبيرُ الشؤونِ العامةِ للدولةِ الإسلاميةِ، بها يَكفُلُ المصالحَ ويدفَعُ المضارّ، مما يتعدى حدودَ الشريعةِ وأصولهَا الكليةَ، وإن لم يتفقْ وأقوالَ الأئمةِ المجتهدين) ا.ه.(٣)

ومعنى قوله: (...وإن لم يتفق وأقوالَ الأثمةِ المجتهدين) المرادُ به: (أنَّ السياسةَ الشرعيةَ ليست حِكراً على الأثمةِ المتقدمين، بل لا بأسَ من أن يجتهدَ العالمُ المتبحِّرُ من أولي الأمرِ فيها يجدُّ للأمة، من نوازل..، ولذلك قال: (فالسياسةُ الشرعيةُ على هذا هي العملُ بالمصالحِ المرسلةِ؛ لأنَّ المصلحةَ المرسلةَ هي التي لم يقم من الشارع دليلٌ على اعتبارِها أو إلغائِها) ا.ه. (3)

<sup>(</sup>١) «الموسوعة الكويتية» (٢٥/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) «فقه السياسة الشرعية» (ص١٠) د. خالد العنبري.

<sup>(</sup>٣) «السياسة الشرعية» (ص١٧٦-١٧٨) لعبد الوهاب خلاف نقلاً من كتاب: «مدارك النظر» (ص١٤٢) عبد المالك رمضاني.

<sup>(</sup>٤) «مدارك النظر في السياسة» (ص٥٤١) عبد المالك رمضاني.

قلتُ: إذن يدورُ أمرُ السياسةِ على الإصلاحِ، والتدبيرِ، والرعايةِ، والاجتهادِ والعملِ، وإدارةِ الأمورِ العظيمةِ، وأماكنِ الدولةِ الثقيلةِ كالوزاراتِ والجيوشِ، والمعاهداتِ الدوليةِ، والدولِ المجاورةِ، فهل يتكلمُ في هذا من هَبَّ ودَبَّ، ويعترضُ من لا يدري شيئاً؟!

إِن سياسةَ الأمورِ من شؤونِ الساسةِ، فهي أمورٌ تحتاجُ إِلى علم ومعرفةٍ، ومستجدَّاتُها من النوازلِ التي تحتاجُ إلى علماء يبصرونَ الأمورَ جيداً، فالعلماء والساسة وولاة الأمر هم أدرى بها.

قال أبو الحسنِ الماوَرديُّ السافعيُّ: (ولما كانت الأحكامُ السلطانيةُ بولاةِ الأمور أحقَّ، وكانَ امتزاجُها بجميعِ الأحكامِ يقطعهم عن تصفحِها مع تشاغلِهم بالسياسةِ والتدبير، أَفْرَدتُ لها كتاباً امتثلْتُ فيه أمرَ من لزمت طاعتُه، ليعلمَ مذاهبَ الفقهاء فيما له منها فيستوفيه، وما عليه منها فيوفيه، توخياً للعدلِ في تنفيذه وقضائه...) ا.ه. (١)

قلت: تأمل قولَه: (لما كانتِ الأحكامُ السلطانيةُ) أي السياسةُ (بـولاةِ الأمـورِ أحقّ) فإنَّ الرجلَ أعطى العلـمَ حقَّه ولـولا انـشغالُ ولاةِ الأمـرِ عـن الاطـلاعِ والقراءةِ حولَ هذا الشأن لما كتبَ وألَّف.

ومما يدلُّ على ما أقولُ حديثُ أبي هريرةَ ﴿ عَنْكَ عن النبي ﴿ قَالَ: ﴿ كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الأَنْبِيَاءُ، كُلَّمَا هَلَكَ نَبِيٌّ خَلَفَهُ نَبِيٌّ، وَإِنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدِي، وَسَيَكُونُ

<sup>(</sup>١) «الأحكام السلطانية» (ص١).

خُلَفَاءُ، فَيَكْثُرُونَ» قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا؟ قَالَ: «فُوا بِبَيْعَةِ الأَوَّلِ فَالأَوَّلِ، أَعْطُوهُمْ حَقَّهُمْ فَإِنَّ اللهَ سَائِلُهُمْ عَبَّا اسْتَرْعَاهُمْ» (١).

ومعنى قوله: «تسوسهم الأنبياء» قال ابنُ حجر: (أي: أنهم كانوا إذا ظهرَ فيهم فسادٌ، بعثَ اللهُ لهم نبيّاً يُقيم لهم أمرهم، ويُزيلُ ما غَيروا من أحكامِ التوراةِ. وفيه إشارةٌ إلى أنه لا بدَّ للرعيةِ من قائمٍ بأمورِهم يحملُها على الطريقِ الحسنةِ، ويُنصفُ المظلومَ من الظالم) ا.ه. (٢)

قلتُ: فتأملْ مَن الذي يسوسُ القومَ، أي يدير أمرَهم، إنهم الأنبياءُ خيرُ البشرِ على، وحكمةً، وخُلقاً، والعلماءُ ورثةُ الأنبياءِ، لذا يسيرون على هديهم وسنتِهم، فليسَ الأمرُ لكلِّ واحدٍ. ولا تُطرَحُ السياسةُ، وشؤونُ الدولةِ، وأسرارُها على مسامع كلِّ أحد، فإنَّ الناسَ لا يفهم كُلُّهم، ولا يدري كثيرٌ منهم المصلحةَ منَ المفسدةِ.

لذا لم يكنْ كبارُ الصحابةِ وقادتُهم كأبي بكرٍ وعمرَ يخبرونَ الناسَ بكلِّ شيء، بل يكونُ ذلكَ بينَ الخاصةِ منهم.

عن ابنِ عباسٍ قال: (كُنْتُ أُقْرِئُ رِجَالاً مِنَ الْـمُهَاجِرِينَ مِنْهُمْ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ، فَبَيْنَهَا أَنَا فِي مَنْزِلِهِ بِمِنَّى وَهُوَ عِنْدَ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ فِي آخِرِ حَجَّةٍ حَجَّهَا، إِذْ رَجَعَ إِلَيَّ عَبْدُ الرَّحْمَنِ فَقَالَ: لَوْ رَأَيْتَ رَجُلاً أَتَى أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ الْيُوْمَ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ الْيُوْمَ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ هَلْ لَكَ فِي فُلاَنٍ يَقُولُ: لَوْ قَدْ مَاتَ عُمَرُ لَقَدْ بَايَعْتُ فُلاَنَا، فَوالله مَا كَانَتْ بَيْعَةُ أَبِي بَكْرٍ إِلَّا فَلْتَةً فَتَمَّتْ، فَعَضِبَ عُمَرُ، ثُمَّ قَالَ: إِنِّي إِنْ شَاءَ الله لَقَ البُّهُ لَقَائِمْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٤٥٥)، ومسلم (١٨٤٢).

<sup>(</sup>۲) «الفتح» (٦/٧/٦).

الْعَشِيَّةَ فِي النَّاسِ فَمُحَدِّرُهُمْ هَوُ لاَءِ الَّذِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَغْصِبُوهُمْ أُمُورَهُمْ. قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ لاَ تَفْعَلْ، فَإِنَّ الْـمَوْسِمَ يَجْمَعُ رَعَاعَ النَّاسِ وَأَنَا أَخْشَى وَغَوْغَاءَهُمْ، فَإِنَّهُمْ هُمُ الَّذِينَ يَغْلِبُونَ عَلَى قُرْبِكَ حِينَ تَقُومُ فِي النَّاسِ، وَأَنَا أَخْشَى وَغَوْغَاءَهُمْ، فَإِنَّهُمْ هُمُ الَّذِينَ يَغْلِبُونَ عَلَى قُرْبِكَ حِينَ تَقُومُ فِي النَّاسِ، وَأَنَا أَخْشَى أَنْ تَقُومَ فَتَقُولَ مَقَالَةً يُطِيِّرُهَا عَنْكَ كُلُّ مُطَيِّرٍ، وَأَنْ لاَ يَعُوهَا، وَأَنْ لاَ يَضَعُوهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا، فَأَمْهِلْ حَتَّى تَقُدُمَ الْمَدِينَةَ فَإِنَّهَا دَارُ الْمِجْرَةِ وَالسَّنَّةِ، فَتَخْلُصَ بِأَهْلِ الْفِقْهِ وَأَشْرَافِ النَّاسِ، فَتَقُولَ مَا قُلْتَ مُتَمَكِّنًا، فَيَعِي أَهْلُ الْعِلْمِ مَقَالَتكَ، الْفِقْهِ وَأَشْرَافِ النَّاسِ، فَتَقُولَ مَا قُلْتَ مُتَمَكِّنًا، فَيَعِي أَهْلُ الْعِلْمِ مَقَالَتكَ، وَيَضَعُونَهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا، فَقَالَ عُمَرُ: أَمَا والله إِنْ شَاءَ الله لأَقُومَنَ بِذَلِكَ أَوَّلَ مَقَامٍ وَيَضَعُونَهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا، فَقَالَ عُمَرُ: أَمَا والله إِنْ شَاءَ الله لأَقُومَنَ بِذَلِكَ أَوَّلَ مَقَامَ وَلَى مَا قُلْتَ اللهُ لِأَقُومَنَ بِذَلِكَ أَوَّلَ مَقَامٍ وَيَضَعُونَهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا، فَقَالَ عُمَرُ: أَمَا والله إِنْ شَاءَ الله لأَقُومَنَ بِذَلِكَ أَوَّلَ مَقَامٍ أَقُومُهُ بِالْمَدِينَةِ ...) (().

قلت: فالحاصلُ أنَّ رجلاً أرادَ أن يبايعَ على خلافِ ما كانَ عليهِ الأمرُ في زمنهم، وأرادَ أن يزرعَ الفتنة في المسلمين، فأرادَ عمرُ خيف أن ينهاه عَلناً، وأن يبيِّنَ سياسةَ الدولةِ الإِسلاميةِ في اختيارِ الخليفةِ وكيفَ تمت بيعةُ أبي بكر، لكنَّ عبدَ الرحمن بنَ عوف خيف منعه لأنَّ الحجَّ فيه الجاهلُ والعالمُ والبليدُ واللبيبُ، فخشي ألا يفهموا مرادَه، ويحملوا كلامه على غير محمله، فتحصلَ الفتنةُ، لكن إن أتى المدينةَ حدَّث من يفقهُ ذلك بلا إشكال.

ومعنى قوله: (رعاعُ الناس وغَوغاؤهم) أي: (الجهلةُ الرذلاء. وقيل: الشبابُ منهم، والغوغاءُ: أصلُه صغارُ الجرادِ حين يبدأُ في الطيرانِ، ويُطلَقُ على السَّفَلةِ المسرعين إلى الشرِّ)(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٨٢٧ و٦٨٢٨).

<sup>(</sup>۲) «الفتح» (۱۸۱/۱۲).

فبهذا تعلمُ أنَّ الشؤونَ الخاصةَ، والأمورَ الحساسةَ لا تُطرَحُ علناً، بل يَتصدَّى لها أهلُ الحَلّ والعقد، والقادةُ، والعلماءُ، والساسةُ الفقهاءُ؛ لذلك كُلُّ من تكلمَ في السياسةِ سابقاً فهم من العلماء.

#### خطرُ طرحِ السياسةِ على عامةِ الناس.

نظراً لخفاء هذا العلم، وصعوبته فإنه لا يُذكّرُ أمامَ عامةِ الناسِ؛ لأنَّ ذلكَ يؤدي إلى الفتنِ والمحنِ، فإنّ انتقادَ سياسةِ ولاةِ الأمر والدولةِ أمامَ الناسِ، وعَبْرَ وسائلِ الإعلامِ وعلى المنابرِ مخالفٌ لمذهبِ السلفِ الصالحِ وللشرعِ وللحكمةِ وللعقلِ، فها أسرعَ هيجانَ الناسِ وما أسهلَه، فإن بعضَ الناسِ يظنُّ أنَّ الكلامَ في هذا الشأنِ شجاعةٌ، بل هو غباوة؛ لأنه يجتاجُ إلى علم وفقهٍ وإلمام.

فإِنَّ ولِيَّ الأمرِ تحيطُ به منَ الظروفِ، والسياساتِ، والمشاكلِ ما لا يعلمُها عامةُ الناسِ، فيظهرُ أمامَهم بغيرِ ما يريدون، فيأتي النقدُ والطعنُ والتهييجُ تحت عنوان: حريةُ الرأي، أو الديمقراطيةُ، حينَها يكرهُه الكلُّ أو معظمُ الناسِ، وليسَ بعد ذلكَ إِلَّا زعزعةُ الأمنِ والاستقرارِ.

#### جناية وسائلِ الإعلام.

بعضُ وسائلِ الإِعلامِ سلكت طرقاً خاطئةً لكسبِ الناسِ، وجلبِهم تجاهَها، فجعلت للناسِ البرامجَ التي يُعَبِّرُونَ بها، فيتصلُ بهم كلُّ من هبَّ ودبَّ، وربها مَنْ لا يعرفُ أن يكتبَ اسمَه، وكلُّهم يتكلمونَ في سياسةِ الدولةِ، وينتقدونَ حكامَهم وولاةَ أمرهم، وهذا خطأٌ من عدةِ وجوه:

أولاً: من الظلم أن يحكم القاضي على المتهم قبلَ أن يسمع حجته ودفاع ه، لذلك لا يحكمُ القاضي على المتهم الغائب، حتى يحضرَ جلسةَ الحكم. فإنَّ هؤلاء الذين يتكلمون في ولاةِ الأمرِ مخطئون، ومن يفسحُ لهم المجالَ فهو ظالمُ لأنه لو سمع الطرف الآخرَ لوجدَ عنده حجته ودليلَه، لكنه غائبٌ. فكيف يحكم على سياستِهم بالخطأ، ويُصدرُ الحكمَ فيهم قبلَ ساعٍ حُجَجِهم ودفاعِهم؟! ثانياً: إنَّ ذلكَ لا ينفعُ الأمةَ الإسلاميةَ في شيء، بل يزيدُ الطينَ بِلَّةً، حيث تزدادُ الشعوبُ حقداً على حُكامِها، فيزدادُ العداءُ بين الحاكم والمحكوم، وهذا يعني زيادةَ الفرقةِ والنزاعِ في الدولِ الإسلاميةِ، ولصالحِ مَنْ حينئذ؟

إِنَّ الإِسلامَ لا يزيدُ الشَّقَّ على الراقِع؛ لذا حثَّ الإِسلامُ على العلاقةِ القويةِ بينَ الحاكمِ والمُحكومِ، وأدَّب الناسَ غايةَ الأدبِ مع حكامِهم، وبيَّنَ لهم كيفَ يتمُّ تصحيحُ الخطأ، ومتى، ومَنِ الذي يتولى ذلك؛ كلُّ هذا حرصاً على وَحدةِ الصف، فانظرْ مِنْ أين تُؤكَلُ الكتفُ.

#### الكلامُ في السياسةِ يحتاجُ إلى علم.

لقد نسيَ أو غفلَ الناسُ أن السياسة الشرعية علمٌ، وأن السياسة فَنُّ وعلمٌ يُدرَس، فهم لا يشاركون في البرامجِ الطبية، ولا الهندسيةِ ولا الفضائية، إنها يستمعون ويستفسرونَ فقط، لكنْ في السياسةِ كُلُّهم ساسةٌ، وعلماءُ وفقهاءُ! وصدَقَ العلماءُ لما قالوا: (لو سكتَ الجاهلُ عن الجدلِ لقلَّ الخلافُ).

كيف يخوضُ الإِنسانُ في شيءٍ لا يعرفُه، ولا يُتقنهُ ولم يدرسُه؟! إِنَّ هذا لـشيءٌ عُجابٌ! فلا يغرنَّكُمْ خطيبٌ يَنعقُ بأعلى صوتِه في السياسةِ منتقداً ولاةَ أمرِه، فلـو

كان عاقلاً لما خاطبَ عامة الناسِ بمثلِ هذا، لو علَّمهم ما ينفعُهم لكانَ خيراً لهم، فمنهم من لا يصلي إِلَّا في الأُسبوعِ مرةً، ومنهم الظالمُ لزوجتِه، ومنهم الظالمُ لعاله، ومنهم آكلُ الربا، ومنهم الغاصبُ، ومنهم السارقُ، ومنهم المرتشي، ومنهم الكاذبُ، والنهامُ، والمغتابُ، ومنهم الواقعُ في الشركِ والبدع... وهلم جرًّا.

فإنَّ هذه المصائبَ هي التي يحاسَبُ عليها الإِنسانُ، ليته تَوَجَّهَ لنُصحهم وإصلاحِهم قبلَ أن يدفعَ الناسَ إلى معركةٍ قد هُزموا فيها قبلَ أن يُهزموا.

ولا يغرَّنكم تصرفُ بعضِ وسائلِ الإعلام، فكم أشعلَتِ الفتنَ، وخالفتِ الشرعَ، وأساءتْ للإِسلامِ، وهيَّجتِ الناسَ على حكامِها، وزرعتْ في قلوبِ الشعوبِ الحقدَ والكراهيةَ لولاةِ أمرِ المسلمينَ، كلُّ ذلكَ لصالحِ مَن؟! إنني أخافُ على شبابِ الإِسلام والبلادِ مِن مثلِ هذا الخطأِ الخطيرِ؛ لذا نبهتهم.

ولا يغرَّنكم مَن يدَّعي أنه شيخٌ، يدَّعي العلمَ والمعرفةَ وفقهَ الواقع، جمعَ سياستَه من قُصاصاتِ الجرائدِ والصحفِ، ووسائلِ الإعلامِ، فلو كان حكياً عاقلاً عالماً لما طرحَ السياسةَ وفقهَ الواقع على الشبابِ المتحمسِ، والرجلِ البائسِ، لو كان شيخاً لشغلَهم بالعلمِ، والفقهِ، فقهِ دينهِم الذي عنه يُسألون، ومن ربِّهم يتقرَّبون، وعلى هدي نبيِّهم يسيرون، فهذا والله الفوزُ والفلاحُ.

لم نَرَ علماءَنا ومشايخَنا في هذا الزمانِ يَشْعَلون عامةَ الناسِ وطلبةَ العلمِ بالسياسةِ، ونظامِ الدولةِ، وعلماؤُنا يحيطون بفقهِ الواقع جيداً، لكنهم يعلمونَ متى يُقالُ الكلامُ المُعين، ومتى لا يقال، ومتى يُطرَحُ ومتى يُمسَكُ عنه، والسياسةُ اليومَ كمثلِ جبلٍ مظلمٍ كبيرٍ له غارُ تَدْخُلُ منه إلى الجبل، ثم إن الجبلَ هذا له عدةُ

أنفاقٍ مظلمةٍ، لا يعلمُ الإِنسانُ أيَّ طريقٍ يسلك، وكيفَ يخرجُ وينجو، فَيَخْبِطُ خَبْطَ عشواءَ في تحليلِه وتفكيرِه.

# السببُ السادسُ: كثرةُ المعاصي والمخالفاتِ الشرعيةِ ، خاصةً الشركُ والبدعُ.

ومن أسبابِ ذهابِ الأمنِ كثرةُ المعاصي والمخالفاتِ الشرعيةِ خاصةً الـشركُ والبِدَعُ. والطاعةُ والمعروفُ والبعدُ عن المنكرِ وتحقيقُ التوحيدِ من أسبابِ جلبِ الأمنِ وتحقُّقِه.

وذلك لأنَّ النعمَ كُلَّها بيدِ اللهِ سبحانه يهبُها لمن يشاء، ويرزقُها من يستحق، فإن رضيَ اللهُ تعالى عن قومٍ وهبهم نعمةَ الأمنِ، فإن كفروا بالنعمةِ، وخالفوا شرعه، ونشروا الفسادَ، سَخِطَ اللهُ عليهم وبَدَّهم مِن بعدِ أمنهم خوفاً.

ما أعظم نعمة الأمنِ وما أحسنها، ويا للحسرةِ عند ذهابِها! كم أنزلَ اللهُ الأمنَ على عبادِه الصالحينَ الموحِّدينَ في مواقفَ تنخلعُ القلوبُ من مكانها؛ كما ثَبَّتَ اللهُ الصحابة في غزوةِ بدرٍ وأُحد، وأنزلَ عليهمُ السكينة، وألقى في قلوبهم الأمنَ، فانتصروا. لقد كانوا عباداً، زهاداً، موحدين، وصالحين متقين، فاستحقوا الأمنَ والتمكينَ.

ولما ظهرَ الفسادُ والمنكرُ والشركُ في الأمة، سلطَ اللهُ عليهم من لا يخافُه ولا يرحمُهم، فذهبَ الأمنُ، بل مِنْ أعجبِ ما تقرأُ من تاريخِ المسلمينَ أنَّ هجومَ التتارِ تزامنَ مع ظهورِ الحشيشةِ المحرمةِ المسكرةِ في بلادِ الإِسلامِ، وغيرِها من المعاصي؛ فاجتاحَ التتارُ بلادَ الإِسلام، ودخلوا بغدادَ وقتلوا الألوفَ المؤلفة، حتى كان

الناسُ يهربونَ إلى سطوحِ منازلِهم فيلحقُهم جنودُ التتار ويقتلونهم هناكَ فتسيلُ الدماءُ من ميزابِ السطحِ كما يسيلُ ماءُ المطرِ.

قالَ شيخُ الإِسلامِ ابنُ تيميةَ وهو يحكي حالَ الأمةِ الإِسلامية وما آلت إليه: (فلما ظهرَ النفاقُ، والبدعُ، والفجورُ المخالفُ لدينِ الرسولِ، سُلِّطتْ عليهمُ الأعداءُ؛ فخرجتِ الرومُ النصارى إلى الشامِ والجزيرةِ مرةً بعدَ مرة، وأخذوا الثغورَ الشاميةَ شيئاً فشيئاً إلى أن أخذوا بيتَ المقدسِ في أواخرِ المائةِ الرابعة...).

وقال أيضاً: (فلما ظهرَ في الشامِ، ومصرَ، والجزيرةِ، الإِلحادُ، والبدعُ؛ سُلَطَ عليهمُ الكفارُ، ولما أقاموا ما أقاموه من الإِسلام، وقهرِ الملحدينَ والمبتدعين نصرَهُمُ اللهُ على الكفارِ تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿ بَاَتُهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْهَلَ ٱدُلُكُوعَلَى تِجَرَوْنَيْجِيكُمُ مِن عَلَى اللهُ على الكفارِ تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿ بَاَتُهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْهَلَ ٱدُلُكُوعَلَى تِجَرَوْنَيْجِيكُمُ مِن عَلَى اللهُ على الكفارِ تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿ بَاَتُهُا ٱلذِينَ ءَامَنُواْهَلَ ٱدُلُكُوعَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَرَسُولِهِ وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ بِأَمْوَلِكُورُ وَالفَلِيكُمُ وَلَكُومَ اللهُ وَرَسُولِهِ وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ بِأَمْوَلِكُورُ وَالفَلِيكُمُ وَلَكُومَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمُنْتُ عَرِي مِن تَعْبَهَا ٱلأَنْهَرُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمُنْتُ عَرِي اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وكذلك لما كان أهلُ المشرقِ قائمين بالإِسلام، كانوا منصورين على الكفارِ المشركين من التركِ، والهندِ، والصينِ، وغيرِهم فلما ظهرَ منهم ما ظهر؛ من البدع، والإلحادِ والفجورِ، سُلِّطَ عليهمُ الكفارُ) ا.هـ. (١)

قلت: فانظرْ كيفَ يذهبُ الأمنُ، وكيفَ يعودُ، إنها سننٌ كونيةٌ خلقَها اللهُ وأرادها كوناً، فلا محيصَ عنها، ولا مفرّ.

<sup>(</sup>١) انظر: «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» (ص١١٥-١١٦) بتصرف.

ولقد ضربَ لنا القرآنُ العظيمُ مثلاً واضحاً في هذا الصددِ فقال سبحانه: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًامِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتَ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ فَكَ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ اللّهِ فَاذَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ اللّهِ فَاذَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ اللّهُ اللّهُ لِبَاسَ اللّهُ فِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ

وقال بعضُ أهلِ العلمِ: هذه القريةُ هي مكةُ حيث كان أهلُها في أمنِ وأمان، وكانت بلدةً لا شجرَ فيها ولا زرعَ ومعَ ذلك يأتيها الرزقُ من كلِّ مكانِ، فلها جاءهم رسولٌ منهم يعرفونه كَذَّبوه وحاربوه وأشركوا بالله، فكفروا بنعمةِ اللهِ عليهم، فأذاقهمُ اللهُ ضدَّ ما أنعمَ عليهم، فتبدل أمنُهم خوفاً، وشَبَعُهم جوعاً (۱).

والآيةُ عامةٌ لكلِّ من يخالفُ شرعَ اللهِ، ويكفرُ بنعمه بالمنكراتِ والمعاصي سواءٌ كانت من الشركِ أو البدعِ - وهي الأخطرُ والأشنعُ- أو الكبائرِ الأخرى كالزنى والربا والتبرجِ وغيرِ ذلك؛ لأنَّ العبرةَ بعمومِ اللفظِ لا بخصوصِ السبب.

وقال تعالى واصفًا حالَ أهلِ مملكةِ سبأ، وكيف كانوا في نعمةٍ لما كانوا على الطاعةِ والتوحيدِ، ثم تبدلت أحوالهُم، فَذَهبَ اللهُ بالنعم عنهم. قال تعالى: ﴿لَقَدَ

<sup>(</sup>١) انظر «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (٤/ ٢٠٧)، و «تيسير الكريم الرحمن» لابن سعدي (٢/ ٩٠٥).

كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاَشْكُرُواْ لَدُّ، بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ فَا عَرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَى أَكُ لِ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَىء مِن سِدْرِ قَلِيلِ ﴿ أَنْ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ جُجَزِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴿ فَ إِنْ إِلَا اَلْكَفُورَ ﴿ اللَّهِ إِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ فَهُورَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ

قال ابنُ كثيرٍ رحمه الله في تفسيرِ هذه الآياتِ: (كانت سبأٌ ملوكَ اليمنِ وأهلَها، وكانت التبابعةُ بينهم، وبلقيسُ -صاحبةُ سليهانَ - منهم. وكانوا في نعمةٍ وغبطةٍ في بلادِهم وعيشِهم واتساعِ أرزاقِهم وزروعِهم وثهارِهم، وبعثَ اللهُ إليهمُ الرسلَ تأمرُهم أن يأكلوا من رزقه، ويشكروه بتوحيدِه، وعبادتِه، فكانوا كذلك ما شاءَ اللهُ، ثم أعرضوا عمَّا أُمروا به، فعوقبوا بإرسالِ السيلِ، والتفرقِ في البلادِ أيدي سبأ، شَذَرَ مَذَر) ا.ه. (1)

قلت: فهذه عبرةٌ لمن يَعتبر، فهذا حالُ مَنْ لا يشكرُ نعمةَ الله بالطاعةِ والتوحيدِ. إِنَّ الشركَ والبِدعَ من أعظمِ أنواعِ المعاصي والكفرِ بنعمةِ الله، كما أنَّ غيرَ ذلك من الكبائرِ من المحرمات، إِذا ارتُكبت كانت نوعَ معصيةٍ لله، وإنكاراً لنعمِه، وعدمَ شكرٍ لها، وكلُّ ذلكَ يُبدِّلُ الأمنَ خوفًا، والنعمة نقمةً، وتتغيرُ الحالُ وتسوءُ. فالحذرَ الحذرَ من ارتكابِ المحرماتِ والمعاصي فإنها من أعظم أسبابِ تدهورِ البلادِ، وذهابِ الأمنِ، وإِذا غضبَ اللهُ على قوم وأمرَ بعقوبتهم، فمن ذا الذي يمنعُه منهم. إذن التوحيدُ أولاً وقبلَ كُلِّ شيء، فأيُ مجتمع تحققَ فيه التوحيدُ والطاعةُ والمعروفُ فَلْيُشِرْ بالأمنِ والأمانِ والراحةِ.

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» (٦/ ٤٠٥).

فإِن قيل: لم؟ ف الجوابُ: أنَّ التوحيد حتُّ اللهِ على العبيدِ، وما خَلقهم إِلَّا لعبادتِه، وما خَلقهم إلَّا لعبادتِه، وما أرسلَ رسلَه لهم إِلَّا لتوحيدِه وتعظيمِه، فإذا هم أَعْطَوُا اللهَ حَقَّه رضي عنهم، ومَنَّ عليهم بكثيرٍ من النعم ومنها نعمةُ الأمن.

عن معاذِ بنِ جبلٍ هُ الله قال: بَيْنَا أَنَا رَدِيفُ النّبِيِّ وَالله وَسَعْدَيْكَ، ثُمَّ سَارَ سَاعَةً، ثمَّ قَالَ: "يَا مُعَاذُ» قُلْتُ: لَبَيْكَ رَسُولَ الله وَسَعْدَيْكَ، ثُمَّ سَارَ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ: "يَا مُعَاذُ» قُلْتُ: لَبَيْكَ رَسُولَ الله وَسَعْدَيْكَ، ثُمَّ سَارَ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ: "يَا مُعَاذُ» قَالَ: "هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الله عَلَى عِبَادِهِ؟» قُلْتُ: لَبَيْكَ رَسُولَ الله وَسَعْدَيْكَ، قَالَ: "هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الله عَلَى عِبَادِهِ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الله عَلَى عِبَادِهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ، وَلاَ يُشْرِكُوا بِهِ شَيئًا» ثُمَّ سَارَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: "حَقُّ الله عَلَى عِبَادِه وَ؟» قُلْتُ: لَبَيْكَ رَسُولَ الله وَسَعْدَيْكَ، فَقَالَ: "حَقُّ الله عَلَى الله إِذَا فَعَلُوهُ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الله إِذَا فَعَلُوهُ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الله إِذَا فَعَلُوهُ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الله إِذَا فَعَلُوهُ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الله إِذَا فَعَلُوهُ؟» قُلْتُ: الله وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: "حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى الله أَنْ لاَ يُعَالِّهُمْ "''.

قلت: تأمل كيف كررَ النبيُّ النداءَ لمعاذٍ؛ ما ذلكَ إِلَّا لِيَشُدَّ انتباهَه؛ وليستمعَ لوصيتِهِ جيداً؛ ولينبهَه اللهُ مها التكرارِ أنه سيعَلِّمُه أمراً مها جداً؛ وهو كذلك.

فإذا ضيَّعَ الناسُ حقَّ الله، وهو توحيدُه، فوقعوا في الشركِ والكفرِ والمعصيةِ والبدعةِ سَلَّط الله عليهم الخوف، والذلَّ، والصَّغارَ، والضياعَ. ولقد ضربَ اللهُ سبحانه في كتابهِ العظيمِ أعظمَ الأمثلةِ على ذلك، منها ما ذكرته سابقاً، ومنها ما شأذكره لاحقاً.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٩٦٧)، ومسلم (٣٠).

قال تعالى عن حالِ اليهودِ وما صاروا إليه قال: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ أَهْلُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ أَهْلُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ أَهْلُ اللَّهُ وَمَنُونَ وَأَحْتُرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴿ لَلْ اللَّهُ وَمَنُونَ وَأَحْتُرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴿ لَنَ لَلْ اللَّهُ وَمَنُونَ وَأَحْتُرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ اللَّهُ لَنَ اللَّهُ وَحَبْلِ مِنَ اللَّهُ وَحَبْلِ مِنَ اللَّهِ وَعَمْرِبَتَ عَلَيْهِمُ اللَّذَالِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَحَبْلِ مِنَ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ بِعَنْرِحَقِ أَذَلِكَ بِمَا اللَّهُ وَكُنْ اللَّهُ وَكُنْ اللَّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ وَضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الْمَنْ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ وَضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ الْمَنْكُنَةُ ذَلِكَ بِمَا اللّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ بِعَيْرِحَقِّ قَالِكَ بِمَا اللّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ بِعَيْرِحَقِّ قَالُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ بِعَيْرِحَقِّ قَالِكَ بِمَا اللّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ وَاللّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ وَعَمْرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ بِعَيْرِحَقِّ قَالُولَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عِنْدُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عِنْدُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عَيْرِحَقّ قَالِكَ بِمَا اللّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عِنْدُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عَيْرَاحَقِ أَنْوالِكَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عَيْرَاحَقِ أَنْ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ اللّهُ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْلِيلَةَ عَلَالِكُ عَلَونَ اللّهُ وَلِيلَا عَلَيْلِ اللّهُ وَلِكُونَالِكُ اللّهُ وَلِيلُكُ إِلْكُونَ اللّهُ وَلَالْتُلُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَالْكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالْكُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّه

فتأملْ هذه الآياتِ العظيمة التي لو نزلت على جبلٍ لخشعَ وخضعَ، والشاهدُ منها من عندِ قولِه: ﴿ ضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ ٱلدِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِقُوا ﴾ ثم أضاف قائلاً: ﴿ وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ ٱلدِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِقُوا ﴾ ثم أضاف قائلاً: ﴿ وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ﴾ ثم ذكر سبحانه سبب ذلّه وصَغارِهم فقال معللاً: ﴿ ذَلِكَ بِأَنّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِتَاينتِ ٱللّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلأَنْلِياءَ بِغَيْرِ حَقٍّ ﴾ ثم ذكر سبحانه سبب غالفاتهم فقال: ﴿ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ اللّهِ ﴾.

فالكفرُ بآياتِ اللهِ، والجحودُ، وقتلُ الأنبياءِ، وارتكابُ المعاصي كُلُّ ذلك كـان سبباً في ذُلِّهم، وخوفِهم وعذابِهم.

وقالَ تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِتَ إِسْرَهِ بِلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُهُ وَ وَقَالَ اللَّهِ عَلَى لِسَانِ دَاوُهُ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْبِيَمَ ۚ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ۚ ﴿ كَانُواْ لَا يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنْكَرِ فَعَلُوهُ لَيِئْسَ مَا كَانُواْ يَقْعَلُونَ ﴾ [المائدة].

دقِّقْ فيها أخبرَ اللهُ به عن القوم، فإنه لعنهم ثم ذكر سببَ لعنهم وهو: المعصية، والاتفاقُ على المنكرِ، ثم ذمَّهم تعالى بأداةِ ذمِّ قويةٍ فقال: ﴿لِبَنْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾.

قال العلامةُ إسماعيلُ بنُ كثيرِ الدمشقيُّ رحمه الله في تفسيرِ هذه الآية: (يخبرُ تعالى أنه لعنَ الكافرينَ من بني إسرائيلَ من دهرٍ طويل، فيما أنـزلَ على داودَ نبيّه على عليه وعلى لسانِ عيسى ابنِ مريم؛ بسببِ عصيانِهمُ الله، واعتدائِهم على خلقِه..، ثم بَيَّنَ حالهم فيها كانوا يعتمدونه في زمانِهم، فقال: ﴿كَانُوا لَا يَنْكَاهُونَ كَنْ مُنكَورُ فَعَلُوهُ لَبِقُسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الله والمائدة]؛ أي: كان لا ينهى أحدٌ منهم أحداً عن ارتكابِ المآثم والمحارم، ثم ذَمَّهم على ذلك؛ ليُحَذِّرُ أن يُرتكبَ مثلُ الذي ارتكبوا، فقال: ﴿لَيْقُسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ الله الذي ارتكبوا، فقال: ﴿لَيْقُسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ الله النهى كلامه (۱).

قلت: والملعونُ مطرودٌ من رحمة الله؛ فأيُّ راحةٍ وأمنٍ واستقرارٍ لمن حالُه كذلك؟! فليسَ له إِلَّا الحوفُ، والذلُّ، والرعبُ، والضياعُ، أما الموحدُ المؤمنُ فهو في أمانِ الله، ورحمتِه، وحفظِه؛ لذا تراه قويّاً، مطمئنّاً، راسخاً.

وتأمل معي هذه الآية: قال تعالى حاكياً قصة إبراهيمَ عليه السلام مع قومِه المشركينَ: ﴿ وَكَيْفُ أَخَافُ مَا أَشْرَكَتُمُ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكَتُمُ بِأَللَّهِ مَا لَمْ

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ١٦٠).

يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلَطَانَا فَأَى الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمَنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَمْنُ وَهُم مُهَ تَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ وَهُم مُهَ تَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ وَهُم مُهَ تَدُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّ

إِذِنَ الْحُوفُ للمشركِ بالله، والأمنُ والطمأنينةُ للموَحِّدِ المخلصِ لله بالعبادة، فالذين آمنوا ولم يخالِطْ إِيهائهم الشركَ والمعصيةَ لهم شيئان مهمان:

الأول: الأمنُ الكاملُ في الدنيا والآخرة.

**والثاني**: الهدايةُ.

فالمجتمعُ الموَحِّدُ والخالي من الشركياتِ والبدعِ والمنكر؛ لـ ه الأمـنُ الخـالصُ، والهدايةُ والتوفيقُ.

قال ابنُ كثيرٍ رحمه الله عند قوله تعالى: ﴿ أَلَذِينَ مَا مَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ فَالَا إِلَا اللهِ عند قوله تعالى: ﴿ أَلَا يَنَ مَا مَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ فَالَا إِلَا اللهِ اللهُ اللهُ

قلت: والمرادُ بقولِه تعالى: ﴿ بِظُلَمٍ ﴾؛ أي: بشرك، هكذا فسرها النبيُّ ﴾ كما روى ذلك عبدُ اللهِ بنُ مسعودٍ قال: (لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَـةُ: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٦]، شَقَّ ذَلِكَ عَلَى أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَى وَقَالُوا: أَيْنَا لَمْ

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» (٣/ ٢٩٤).

يَظْلِمْ نَفْسَهُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَظِيمٌ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَظِيمٌ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قلت: وأُذكِّرُ الدعاة إلى الله اليومَ بآيةٍ في كتابِ الله عظيمة، واضحةِ المعاني؛ وهي قولُه تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قلتُ: ذكرَ اللهُ سبحانه وتعالى في هذه الآيةِ الجليلةِ شروطاً ومطالبَ إِذا حققها العبادُ؛ حينَها يجنونَ الثهارَ الطيبةَ.

فاللهُ سبحانَه وعدَ عبادَه بالأمنِ والتمكين، والاستخلافِ في الأرضِ، لكنْ بشرطِ أنْ يعملوا الصالحاتِ، ويكونوا على إيهانٍ وصلاحٍ، ولا يشركوا به شيئاً؟ أي: بأن يحققوا التوحيدَ في مجتمعِهم وفي الأمةِ.

نعم هذه سنةُ الله في خلقِه، ولا مبدِّلَ لها، فعلى دعاةِ الخيرِ، والعلماءِ والمشايخِ أن يَعُوا ذلكَ جيداً، ويفهموه جليّاً، فلا طريقَ آخرَ سواه للأمنِ والراحةِ والنصرِ، وأن يقودوا الناسَ للتوحيدِ؛ أي: تحقيقِ توحيدِ الألوهيةِ، بأن لا يُعْبَدَ إِلَّا اللهُ، ولا يُذْبَحَ إِلَّا للهُ، ولا يُنْبَحَ إِلَّا لله سبحانه. وأن

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٩٣٧).

يحققوا في النَّاس توحيدَ الربوبية؛ فهو الخالقُ، المنعمُ، الرازقُ، وأن يحققوا توحيدَ الأسماءِ والصفاتِ، بأن يُثبتوا له سبحانه ما أثبتَه لنفسِه من صفاتِ الكمالِ دون تشبيهٍ ولا تعطيلٍ ولا تمثيل، وأن يأخذوا بأيدي الناسِ من المنكرِ إلى المعروفِ، ومن المعاصي إلى الطاعات، ثم لينعموا بالنصرِ والراحةِ والأمنِ والأمانِ.

## السببُ السابع: انتشارُ الرِّشوةِ والفسادِ في المجتمع.

فأحدُ أوجهِ تفسيرِ هذه الآية ما قاله ابنُ كثير عن علماءِ التفسير فقال: (وقد اختلفَ أهلُ التفسيرِ في معنى العهدِ الذي وصفَ هؤلاءِ الفاسقينَ بنقضه، فقال بعضُهم: هو وصيةُ الله إلى خلقِه، وأمرُه إياهم بها أمرَهم به من طاعته، ونهيه إياهم عما نهاهم عنه من معصيته في كتبه، وعلى لسانِ رسلِه، ونقضُهم ذلكَ هو تركُهم العملَ به) ا.ه. (۱)

<sup>(</sup>١) «تفسير القرآن العظيم» (١/ ٢١٠).

قلت: فتأملُ حالَ من يخالفُ أمرَ الله ونهيه، وقد نهى الشرعُ عن أكلِ الأموالِ بالباطلِ، والرِّشوةُ من الأكلِ بالباطلِ، فالمخالفون للأمرِ والنهي هم الخاسرون، ومجتمعُهم هو الخاسر؛ لأنهم نقضوا عهدَ اللهِ فخالفوا الشرع، ولم يعملوا بالوصية، فأنَّى لهمُ التطورُ والأمنُ والاستقرار؟!

فالعلوُّ في الأرضِ، والفسادُ فيها ليس من سهاتِ أهلِ الخيرِ، ولا أهلِ الآخرةِ، والمعلوُّ في الأرضِ، والفسادُ فيها ليس من سهاتِ أهلِ الخيرِ، ولا أهلِ الآخرةِ، قَدَالَ تعدالى: ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَكُ لَهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴾ [القصص: ٨٣]، وقال تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُ لُواْ الصَّلِحَاتِ كَالْمُفْسِلِينَ فِي القصص: ٨٣]، وقال تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَكُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَاتِ كَالْمُفْسِلِينَ فِي اللهُ والسَّقاءُ والعَنتُ اللهُ والسَّقاءُ والعَنتُ اللهُ والمُشاة.

قال تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُ مَ إِن تَوَلِّتُهُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ ال

وقد نهانا اللهُ عن الفسادِ فقال: ﴿ وَلَا تَبَخْسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمُ وَلَا تَعْثَوّاْ فِٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ السَّعِلَ السَّعِلَاءَ ]، ويكفي المرتشي عاراً وخِزياً أنه ملعون، وكذلك مَن يَرشيه، ويعينُه على هذا الفسادِ.

عن عبدِ الله بنِ عمرٍ و عضف قال: «لَعَنَ رَسُولُ الله عَلَى الرَّاشِي وَالْمُرْ تَشِيَ»(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۵۸۰)، والترمذي (۱۳۳۷)، وأحمد (۲/ ١٦٤)، والطيالسيي (۲۳۹۰)، والطيالسي (۲۳۹۰)، والحاكم (۲۲ ۷۲)، [«صحيح الترغيب» (۲۲۱۱)].

وفي رواية قال عبدُ الله بنُ عمرو: قالَ رسولُ اللهِ ﴿ اللهِ عَلَيُهُ اللهِ عَلَى السَّ اشِي وَالْـمُرْتَشِي»(١).

وآكلُ الرِّشوةِ آكلٌ للسُّحتِ؛ أي للحرامِ، فلا يُستجابُ له دعاءٌ، ولا بركةً في مالِه، وإِنْ تصدقَ من مالِه الحرام لا يُقبَلُ منه، فاللهُ طيبٌ لا يقبلُ إِلَّا طيباً.

عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ! إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلَّا طَيّبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ الْحُمُ مِنِينَ بِهَا أَمَرَ بِهِ الْحَمُ مُسَلِينَ فَقَالَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيّبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا ۚ إِنَّ بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ آلَ ﴾ [المؤمنون]، ﴿ يَتَأَيّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلْمِيبَتِ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا ۚ إِنِّ بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ آلَ ﴾ [المؤمنون]، ﴿ يَتَأَيّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلْمِيبَ مَا رَزَقُنَكُمْ ﴾ [المقرة: ١٧٧]، ثُمّ ذَكْرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ، أَشْعَثَ أَعْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، يَا رَبِّ يَا رَبِّ إِلَى الرَّبُ مَا رَبِّ اللَّهُ مَرَامٌ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ، وَعُذِي بِالْحُرَام، فَأَنّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ » (٢).

وآكلُ الرِّشوةِ رجلٌ ظالمٌ، ظلمَ نفسَه، وظلمَ الناسَ حولَه؛ فأما ظلمُه لنفسِه فبأكلِه الحرامِ والسُّحْتِ، حيث جلبَ لنفسه غضبَ اللهِ وسَخَطَه، فلينتظرِ العقوبةَ منَ الله في الدنيا والآخرة.

قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّهُ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ خُمٌ وَدَمٌ نَبَتَا عَلَى سُحْتِ، النَّارُ أَوْلَى بِهِ...»(٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن ماجه (۲۳۱۳)، وأحمد (۲/۲۱۲)، [«صحيح الترغيب»(۲۲۱۱)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٠١٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: رواه الترمذي (٦١٤)، وأحمد (٣/ ٣٢١)، وابن حبان (٧٦٥) واللفظ له، والطبراني في «الكبير» (١٩/ ١٦٢/ ٣٦١)، [«صحيح الترغيب» (٨٦٧)].

والسُّحتُ: (هو الحرامُ، وقيلَ: هو الخبيثُ من المكاسب)(١).

وأما ظلمُه للناس، فإنه لا ريبَ سيجاملُ مَن يَرشيه ويدفعُ له، ويهملُ من لا يُعطيه، وما ذنبُ الفقيرِ الذي لا مالَ عنده ليدفعَ الرشوة! تتعطلُ أعمالُه، وتُهضَمُ حقوقُه ويذهبُ حقَّه هباءً منثوراً، فهذا عينُ الظلم، فإذا انتشرَ الظلمُ؛ حينَها ضاعَ المجتمعُ؛ لأنَّ المظلومَ يدعو اللهَ بِحُرقةٍ، وصدقٍ، وإخلاصٍ، فكيفَ لا يستجابُ له؟! ولا شكَّ أن آكلَ الرشوةِ له نصيبٌ كبيرٌ من هذا الدعاءِ.

#### مفاسدُ الرشوة:

كم للرشوةِ من مفاسد ومضار، لكن لضيقِ الوقتِ، ومحدوديةِ البحثِ نتحدثُ عن شيءٍ من ذلكَ فهاكَ بعضَ مفاسدِها:

### ١ - سلبُ الحقوقِ، وهدرُها، وتعطيلُها:

فكم من صاحبِ حقّ سُلبَ حقُّه، وأُخذَ منه عُنوةً وقهراً، لأنَّ غيرَه دفعَ وهـو لم يدفع، أو لن يدفعَ، أو لا يستطيعُ أن يدفعَ.

### ٢ - انتشارُ الظلم والقهرِ:

فالمرتشي ظالم، يظلمُ نفسَه ويَظلمُ حولَه.

#### ٣- اعتلاءُ المناصبِ من غيرِ ذوي الكفاءاتِ والخبراتِ:

فقد يدفعُ الراشي مالاً ليصلَ إلى منصبٍ ما، أو ليحصلَ على وظيفةٍ ما، وهو غيرُ أهل ولا كف، على من التصرفاتِ غيرُ أهل ولا كف، على حينها تكونُ الطامةُ، والمصيبةُ، فترى من التصرفاتِ

<sup>(</sup>١) انظر: «الترغيب والترهيب» للمنذري(٢/ ٣٤٩).

العجيبةِ الغريبةِ المُريبةِ المَعيبةِ، فتضيعُ حقوقُ الناسِ، وتتخلفُ البلادُ عن المجتمعاتِ بدلَ أن تتطورَ وتُواكبَ التقدمَ؛ كلُّ ذلكَ لأنَّ من يُفرَضُ منه أن يخططَ بشكلٍ صحيح لا يجيدُ ذلك؛ لأنه ليسَ بأهلٍ لمكانه، وهذا من علاماتِ الساعةِ (أنْ يوسد الأمر إلى غير أهله) (۱).

#### ٤ - غلاء المعيشة:

ولو ضربنا هذا المثالَ تتضحُ الأمورُ؛ فلو أنَّ رجلاً بنى عهارةً فيها العديدُ من الشققِ بقصدِ الربح، واضطُّرَّ أنْ يدفعَ رِشوةً للمسَّاح، ومهندسِ شركةِ المقاولاتِ ومهندسِ البلديةِ، والمفتشِ، وموصلِ الكهرباءِ، وموصلِ الهاتفِ، والمراقبِ وهلمَّ جرَّا، لكلفته العهارةُ أضعافَ أضعافَ ما كان يتوقع، حينها يُنضْطَّرُ أن يرفع أُجرة الشققِ السكنيةِ، والمحلاتِ التجاريةِ المعدّةِ للإِجارة، وهم بِدَوْرهم يرفعونَ ثمنَ السلعِ والبضائع، وهكذا لا يجدُ الناسُ المسكنَ المناسبَ والملائم؛ لغلائِه، ولا المأكلَ المحترم. كلُّ ذلكَ بسببِ أولئكَ المفسدين، وهكذا يعيشُ الناسُ في ضيق، وضَنْكِ، وقتلئ قلوبُهم حِقداً وغيظاً على المسؤولينَ والدوائرِ، وولاةِ الأمرِ، فيصبحُ المجمتعُ على شفا جُرُفِ هارٍ، ينهارُ ولو بالقشةِ، وقابلٌ للانفجارِ في أيِّ لحظة.

### ٥- انهيارُ الاقتصادِ ثم الخروجُ على ولاةِ الأمرِ بالمظاهرات:

كم انهارَ اقتصادُ دولٍ بسببِ كثرةِ الرِّشوةِ، فإن الموظفين الذين على الصناديقِ العامةِ، وفي الأماكنِ الحساسةِ، إذا أكلوا الرِّشوةَ، لا بدَّ وأنهم سيُمَرِّرون

<sup>(</sup>١) وذلك في الحديث الذي رواه البخاري (٥٩) قال ﷺ: ﴿إِذَا وُسِّدَ الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ».

المعاملاتِ الخاطئة، ويُقللون من دخلِ الدولة، فَبَدَلَ أن يدفع مَنْ عليه غرامةٌ بمقدارِ مئة ألف لصندوق الحكومة، يدفع عشرة آلافِ للمسؤولِ ويَعفيهِ من الغرامة، وحينها يكونُ الغارمُ الحقيقيُّ هو الدولة والناسُ؛ لأنَّ دخلَ الدولة إذا قلّ قلّتُ معه الخدماتُ، والمشاريعُ النافعةُ للناسِ، حينَها يبقى الناسُ في أسوأ حالٍ، يعانون ما يعانونَ من نقصٍ في الأغذية، والأدوية، والوظائف، والدخلِ، والتعليم، فيَضْجَرُ الناسُ، ويَحقدون على الحاكم، ويَنْفَذُ صبرُهم، فيخرجون إلى الشوارع مطالبين بالإصلاح، واستقالةِ الحاكم، فتخرجُ لهم قواتُ الأمنِ متصديةً، فيقعُ الاشتباكُ وينهارُ الأمنُ ويختلُ، ويصبحُ الناسُ في فوضى لا نهايةَ لها، فهل رأيتم إلى أينَ تقودُ الرِّشوةُ؟!

#### معاقبةُ المرتشي من السياسةِ الشرعيةِ:

إِن الموظفَ أو المسؤولَ في مكانٍ ما مؤتمنٌ على ذلك المكانِ، فعليه أن يؤدي الأمانة خير أداء، فإِنْ خالف وأكل الحرام، فقد خان الأمانة، وخان ولاة أمرِه، حينها على ولي الأمرِ أن يعاقِبَه، وعقوبة من لا يستحقُّ هذا المنصبِ عقوبة تعزيرية تُطبَّقُ بها يناسبُ الحال والزمان، وبها يراه ولي الأمرِ الحاكم في حدودِ ضوابطِ الشريعةِ وقواعدِها؛ وذلك مثلاً بعزلِه من منصبِه، ووضع صورتِه في الجرائدِ، السريعةِ وقواعدِها؛ وذلك مثلاً بعزلِه من منصبِه، ووضع صورتِه في الجرائدِ، ليرتدعَ غيرُه، أو بسجنِه، أو بِجَلدِه، ولا بد من أخذِ ما اغتصبه من أموالِ الناسِ منه، واستردادِه إلى خزينةِ الدولة، فإنَّ الغاصبَ عليه إعادةُ المغصوبِ شرعاً وبالقوة؛ لأنه حتَّ عامٌ للناسِ كافةً يُعيدُهُ رغمَ أنفِه بالقول والأمرِ أو بالقوةِ.

وقال شيخُ الإِسلام الإِمامُ ابن تيميةَ رحمه الله واصفاً عقوبةَ من يرتكبُ الجرائمَ التي ليسَ فيها حدّ، وإنما عقوبتُها التعزيزُ قالَ: (وأما المعاصي التي ليسَ فيها حدٌّ مُقَدَّرٌ ولا كفارةَ، كالذي يُقَبِّل الصبيَّ شهوةً، والمرأةَ الأجنبية..، أو يسرقُ من غير حِرزٍ، أو شيئاً يسيراً، أو يخونُ أمانتَه، كولاةِ أموالِ بيتِ المالِ أو الوقوفِ، ومالِ اليتيم ونحوِ ذلك، إِذا خانوا فيها؛ وكالوكلاءِ والشركاءِ، إِذا خانوا، أو يغشُّ في معاملته؛ كالذين يَغُشُّونَ في الأطعمةِ والثيابِ ونحوِ ذلك، أو يطفُّفُ المكيالَ والميزانَ، أو يشهدُ الزورَ..، أو يرتشي في حكمِه، أو يحكمُ بغيرِ ما أنـزلَ اللهُ، أو يتعدى على رعيتِه...، أو غير ذلكَ من المحرمات؛ فهؤلاءِ يعاقَبونَ تعزيراً وتنكيلاً وتأديباً، بقدْرِ ما يراهُ الوالي، على حَسَبِ كثرةِ ذلكَ الذنب في الناسِ وقلته..، وقد يُعَزَّرُ بتركِ استخدامِه في جندِ المسلمين؛ كالجنديِّ المقاتِل، إِذا فَرَّ منَ الزحفِ، فإِن الفرارَ من الزحفِ من الكبائرِ، وقطعُ خبزِه نوعُ تعزيرِ له، وكذلك الأميرُ إِذا فعـلَ ما يُستعظَمُ فعزلُه من الإِمارةُ تعزيرٌ له.

وكذلك قد يُعَزَّرُ بالحبسِ، وقد يُعزرُ بالضربِ، وقد يعزرُ بتسويدِ وجهِه وإركابِه على دابةٍ مقلوباً) ا.ه. (١)

قلتُ: فعلى المسؤولين وولاةِ الأمرِ -وفَّقهم الله- أن يعاقبوا كُلِّ مرتشٍ، وأن يعزلوا من لا يصلحُ منهم، إذا خان الأمانةَ، ليكونَ عبرة لغيره، ولا يُتساهل معهم

<sup>(</sup>١) «السياسة الشرعية في إِصلاح الراعي والرعية» لابن تيمية (ص١١٧-١١٨) بتصرف. ط. دار الراوي - الدمام، تحقيق: عبد الباسط الغريب.

أبدًا، لأنهم مفسدون، يؤدي صنيعُهم إلى الطعنِ في الحاكمِ، وقد لا يسرضى بها يحصلُ ولا علمَ له بصنيعِ المرتشي، وإلّا انتهى الأمرُ بزعزعةِ الأمنِ، وانتشارِ الظلمِ، وضعفِ الاقتصادِ، وضياعِ البلاد. وإنني لا أعني بها سبقَ جهةً معينة، فبلادُنا ولله الحمدُ لا تزالُ بخير، بفضلٍ من الله، إنها ذلكَ تنبيهٌ، وعلاجٌ لمن أراده، وفقَ اللهُ الجميعَ للخيرِ.

### السبب الثامنُ: تعدي وسائلِ الإعلامِ على الشريعة.

يتكلمُ الكثيرُ عن أخطاءِ الشبابِ المتحمس، وما ينتجُ عن تصرفاتِهم من آثارٍ سلبيةٍ، وقد تمَّ توجيهُ النصحِ لهم، ولا يزالُ العلماءُ والمشايخُ، والجهاتُ المعنيةُ، يناصحونهم، ويحاورونهم بالتي هي أحسنُ أحياناً، وبأسلوبِ آخرَ أحياناً أخرى.

لكنَّ الذي ينبغي التنبهُ له هو ما تثيرُه بعضُ وسائلِ الإعلامِ من الفتن، كالقنوات الفضائية، والجرائد، والمجلاتِ، والصحف، وغير ذلك. فالذي أو طرحه في هذه الوريقاتِ أنَّ وسائلَ الإعلامِ لها دَوْرٌ كبيرٌ في ثباتِ الأمنِ أو زعزعتِه، فلا ينبغي أن يَصْدُرَ منها ما يثيرُ الفتنَ، ويشعلُ النارَ، ويحركُ الكراهيةَ والحقد، ويمكنُ تلخيصُ جناية بعضِ الإعلام في النقاطِ التالية:

١- استضافةُ القنواتِ من يَسخَرُ بالدينِ وشرائعِه كاللحيةِ أو الحجابِ الشرعي.

٢- كتابة بعض المقالات الساخرة من أهل الشريعة، أو السخرية من بعض أمور الدين ممن لا خلاق له، ولا ذمة.

٣- الكتابة والمشاركات ممن لا علم عنده، ولا فقه، ولا دراية بالدين فتخرج منه الطامات، وتصدر منه العجائب والغرائب.

فكلُّ هذه النهاذج وغيرِها تثيرُ النفوسَ، وتزرعُ الحقدَ، حينها قد يتهورُ أحدُ المحبين للإِسلامِ وشعائرِه، فتحدثُ فتنةٌ لم تكنْ بالحُسبانِ، إِذ ليسَ كُلُّ السبابِ أو المحبينَ للإِسلامِ وشعائرِه، فتحدثُ فتنةٌ لم تكنْ بالحُسبانِ، إِذ ليسَ كُلُّ السبابِ أو المحبينَ لدينِهم لديهم السيطرةُ على النفسِ، والضبطُ المنشودُ عند المحن؛ فلا بـدَّ من سَدِّ بابِ الشرِّ قبلَ دخولِه.

هذا مع نصحي للشبابِ المسلمِ وأهلِ الخيرِ بأن يَتَحلَّوا بالحكمةِ والصبر، ومعالجةِ الأمورِ بالتريثِ والتأني، وأن يسلكوا سبيلَ النصحِ، وعلى وسائلِ الإعلام أنْ لا تثيرَ ما يشعلُ فتيلَ الفتنةِ ونارَ المحنة.

إِنَّ إِثَارةَ الآخرين، ودفعَهم لارتكابِ جريمةٍ لـه دَورٌ في مُجُرياتِ الحكم، وحَيثياتِه، حتى في القوانينِ المعاصرةِ، ومِنْ قبلِها في الشريعةِ العادلةِ.

فالتعدي على الشريعة الإسلامية وشعائرِها وأحكامِها ليس بالأمرِ الهين، فإذا تهورَ من تهورَ نتيجة رَدَّة الفعل، فسيقالُ عنه: إرهابيُّ، وأُصوبيُّ ومتشددٌ، وهَلُّم جَرَّا من الأوصافِ، لكنَّ الحقَّ والواقعَ الذي يجبُ أن يُقالَ: مَن هو المتسببُ الأول؟ وما هو الدافعُ لمثلِ هذهِ الجرائم؟ فلا يكفي فقطُ مناصحةُ من يحملُ الفكرَ التفكيريَّ والمُهَيِّج، ومَنْ يريدُ سفكَ الدماء، وزعزعةَ الأمنِ، نعم هذا مطلوبٌ ولا بد منه، لكن لنزع فتيلِ الفتنةِ من جذورِها، لا بدَّ من خلع شجرةِ الشوكِ

والسموم من أُصولِها؛ أي: لا بدَّ أيضاً من متابعة ومناصحة كُلِّ وسائلِ الإعلامِ، وتوجيهِ اللَّومِ لها عند الخطأ، ولا بدَّ من وضع حَدِّ لكلِّ فتَّانٍ يزرعُ الفتنَ بكلامِه الغَلَط، أو مقالاتِه المشيرةِ، أو برامجِهِ السخيفةِ مع ضيوفِه الذين لا يبالون بها يقولون. فها هي إحدى القنواتِ على سبيل المثال تستضيفُ ضيفاً سخِرَ بالشرعِ وأهلِه فقال وهو ينتقدُ إحدى الجهاعات: (هؤلاءِ أصحابُ اللِّحى العَفِنة) هكذا قال، هذاه اللهُ للحقِّ أو أراحنا من شرِّه، ثم اتصلَ رجلٌ آخرُ فشتمَه ولامَ القناة ومقدمَ البرنامج، فكلُ هذا الغلطِ تحتَ عنوان: (حريةُ الرأي).

إِن مثلَ هذه البرامجِ تزيدُ الخلافَ بينَ المسلمين، وتزرعُ الفتنَ بينهم، وتسببُ البلبلةَ في المجتمع، وينشغلُ المسلمونَ بجرحِ بعضِهمُ البعضَ عن غيرِهم، ويزدادُ الناسُ حقداً على ولاةِ الأمر.

فلا بدَّ إذن من ضبطِ الأمورِ، وإيقافِ كُلِّ متعدٍّ عند حدِّه، فلا يُترَكُ له الحبلُ على غاربه؛ حتى ينعمَ الناسُ بالأمنِ والأمانِ. ووجودُ تصرفاتِ خاطئةٍ من جماعةٍ معينةٍ تنتمي للإسلامِ وسمَّتْ نفسَها: بالجهاعةِ الفلانيةِ الإسلاميةِ، لا يعني أنَّ كُلَّ مسوِّغاً مسلمٍ عليه علاماتُ الاستقامةِ يحملُ هذا الفكرَ، حينَها لا يكونُ ذلكَ مسوِّغاً للسخريةِ منَ الإسلامِ وشعائرِه وهدي نبيه على فإنَّ هذا ظلمٌ وجَورٌ. إذن لا بدَّ أن ندركَ خطورة وحساسية هذا الأمرِ جيدًا، فكلُّ من تربعَ على عرشِ وسيلةٍ منْ وسائلِ الإعلامِ، وخاضَ في مثلِ هذه الأمورِ لا بدَّ أن يوقَفَ عند حَدِّه، قبلَ أن يُومَلُ النارَ ويزعزعَ الأمنَ، فإن معظمَ النارِ من مُسْتَصغرِ الشررِ، ولا يُترك مثلُه عملُ النارَ ويزعزعَ الأمنَ، فإن معظمَ النارِ من مُسْتَصغرِ الشررِ، ولا يُترك مثلُه

يصولُ ويجولُ، ويقولُ ما يقولُ، حتى يَظنَّ ظانٌّ أنه لا أحدَ قادرٌ عليه، ولا يستطيعُ أحدٌ أن يوقِفَه، فلا بدَّ من التصرفِ الشخصيِّ، فيحاولُ إِيقافَه بأيِّ وسيلةٍ، وتشتعلُ الفتنة، بل لا بدَّ من العدلِ، والإِنصافِ، ووضع الأُمورِ في محلِّها الصحيح.

## السببُ التاسعُ: عدمُ العدلِ بين الرعية.

ومن أسبابِ وجودِ الأمنِ عدلُ الحاكمِ بينَ الرعيةِ، ومن أسبابِ ذهابِ الأمنِ ظلمُه للرعيةِ، وعدمُ إعطائِهم حقوقَهم. فإذا عدَل الحاكمُ، ونشرَ العدلَ، وأعطى الرعيةَ حقوقَهم، وما لهم عليه، ووفر لهم سبُلَ العيشِ الكريم، واهتمَّ بهم من الناحيةِ الغذائيةِ، والصحيةِ، والشرعيةِ، والاجتماعيةِ، والاقتصاديةِ، والتعليميةِ، رضي الناسُ عنه، ودَعَوا له بالخيرِ والرحمةِ والمغفرةِ، وازدادَ حُبُّه في قلوبِهم فأحبوه، ولم يَرضَوا عنه بديلاً. وهذا سببٌ كبيرٌ لسكونِ الناسِ، واستقرارِهم وحُبُّهم لحاكمِهم، وهذا بدوره يؤدي إلى انتشارِ الأمنِ والأمانِ.

أما إِن عانُوا منه أشدَّ المعاناة، فهو في نعيمٍ وهم في جحيم، لا خدماتٍ صحيةً ولا أدوية، ولا مدارسَ لائقة، ولا مناطقَ سكنيةً مناسبة، ولا وظائفَ شاغرةً ولا مساكنَ منتظرةً؛ حينها بَعْضوه، وجَرَّحوه، وتكلموا فيه في مجالسِهم، ويزدادُ كرهُهم له يوماً بعدَ يومٍ حتى تَحدثَ الفتنةُ فيذهبُ الأمنُ والأمان.

إِن النبيّ و الله على الناسَ وأمرَهم بطاعةِ ولاةِ الأمر، كذلك أمرَ ولاةَ الأمرِ بتحملِ المسؤوليةِ، ورعايةِ الناسِ.

عن عبدِ الله بن عمرَ أنَّ رسولَ الله وَ الله عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْهُمْ، وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ وَهِي مَسْئُولَةٌ عَنْهُمْ، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْهُ، أَلاَ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْهُ، أَلاَ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْهُ، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْهُ، أَلاَ فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ» (۱).

وبشرَ النبيُّ عَلَيْهِ الحاكمَ العادلَ بظلِّ من عندِ اللهِ سبحانه يـومَ القيامـة، يـومَ تدنو الشمسُ من رؤوسِ العبادِ، ويبحثُ الناسُ عن ظلِّ يقيهمُ الحرّ، لكن لا ظلَّ، ولا شجرَ في أرضِ المحشرِ إِلَّا ظلَّ الرحمنِ، وهـو ظلُّ خـاصُّ لعبادهِ المؤمنينَ الصالحين، العادلين.

عن أبي هريرةَ عن النبيّ عَلَيْ قال: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُ مُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَـوْمَ لاَ ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ: الإِمَامُ الْعَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّتٌ فِي الْمَسَاجِدِ، وَرَجُلاَ فَلْبُهُ مُعَلَّتٌ فِي الْمَسَاجِدِ، وَرَجُلاَ فَكَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَرَجُلاَ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ الله، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ أَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَجِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ اللهَ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (٢).

والشاهدُ من الحديثِ قولُ النبي اللهِ الإِمامُ العادلُ، أي: الحاكمُ العادلُ؛ وليُّ الأمر، ورئيسُ البلادِ، الذي يحكمُ الناسَ، وكذلك كلُّ مَن وَلِي شيئاً من شؤونِ المسلمين فعدلَ بينهم فيدخلُ في هذا الحديث.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٨٧)، ومسلم (١٨٢٩) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٦٠)، ومسلم (١٠٣١).

قال العلامةُ الحافظُ أحمدُ بنُ حجرٍ العسقلانيُّ الشافعي رحمه الله: (قولُه: «الإِمامُ العادل» المرادُ به: صاحبُ الولايةِ العظمى، ويلتحقُ به كُلُّ مَن وَلِي شيئاً من أمورِ المسلمينَ فعدَل..، وأحسنُ ما فُسِّر به العادلُ: أنه الذي يتبعُ أمرَ الله؛ بوضع كُلِّ شيءٍ في موضعِه من غيرِ إفراطٍ ولا تفريط) ا.ه. (١)

قلت: ولو تأملتَ الحديَث مليًّا، لرأيتَ أنَّ النبيَّ عُلَيُّ ذكر سبعةً سيظلُّهم اللهُ بظله، وبدأ بعدِّ السبعةِ، لكنه عُلَيُّ بدأ بذكرِ الإِمامِ أو الحاكمِ قبلَ بقيةِ السبعةِ! فلهاذا؟ وهل من حكمة؟

قيل: لأنَّ الحاكمَ إِذا عدلَ عَمَّ نفعُه، وازدهرتِ البلادُ، وانتشرَ الخير.

قال العلامةُ الحافظُ ابنُ حجرٍ رحمه الله ذاكراً هذه الحكمةَ ومبينًا سببَ تقديمِ الحاكمِ بالذكرِ فقال: (وقَدَّمه أي الإِمام في الذكر؛ لعمومِ النفع به) ا.هـ. (٢)

قلت: ولعلَّ منَ الحكمةِ من تقديمِه بالذكرِ على غيره؛ لأنه المسؤولُ عن الكلّ، وعَمَّنْ تحتَ رعايتِه، فإن عدلَ هو، عدلَ بقيةُ الناسِ من المسؤولين؛ لأنه قدوتُهم، وإمامُهم فإنَّ الله يَزَعُ بالسلطانِ ما لا يَزَعُ بالقرآن، واللهُ أعلم.

وتأمل معي يا باغي الخير، تأمل هذا الحديث العظيم، وأتمنى أن يتأمل ه كلُّ مسؤولٍ وإمام، انظر ثوابَ العادلين المقسطين عندَ الله يومَ القيامة، عن عبدِالله

<sup>(</sup>١) «فتح الباري» (٢/ ١٨٨) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) «الفتح» (٢/ ١٨٨) بتصرف.

بن عمرو قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ الْـمُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ، عَلَى مَنَابِرَ مِـنْ نُـودٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزَّ وَجَلَّ وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ، الَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ، وَأَهْلِـيهِمْ وَمَا وَلُوا»(۱).

قلتُ: فالعادلُ عميَّزُ مرفوعُ الرأسِ يومَ القيامة، محبوبٌ عند شعبهِ في الدنيا، نشرَ فيهم الخيرَ والعدلَ، فاستحقَّ ذلك الثوابَ العظيمَ؛ لأن نشرَ العدلِ والإنصافِ أمر عظيمٌ يحتاجُ إلى جهدٍ ومشقةٍ؛ لذا كانَ ثوابُه كبيراً يومَ القيامة.

#### عدمُ العدلِ ثغرةُ أهلِ التكفير.

إِنَّ مَنْ يُكفِّرون حكامَ المسلمين، يبحثون عن الثغراتِ في نفوسِ الناسِ؛ ليدخلوا من خلالها، لتحقيق أهدافِهم ومرادِهم، فإن بعضَ المسلمينَ لم يجدوا الرعاية المطلوبة، والاهتهامَ اللازمَ من ولاق أمرِهم، فشعروا بالظلم، والقهرِ، والكرهِ لهم فزرعوا هذا البغضَ في نفوسِ الناسِ، ونقلوه في أيِّ أرضٍ نزلوا، حتى ولو كانَ سكائها راضين عن وليِّ أمرهم، فتنبهوا يا شباب! مع أن هذا الذي يعانونَ منه بحدِّ ذاته غيرُ مسوِّغٍ لهم، ولا جَوَّزَ الشرعُ بسببه تكفيرَ الحاكمِ المسلمِ ولا الخروجَ عليه؛ لأنّ النبي عليه أمر بالسمعِ والطاعةِ ولو كانَ على ظلم وجَوْدٍ فقد قال النبي عليه؛ لأنّ النبي عليه للأمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهُرُكَ، وَأُخِذَ مَالُكَ، فَاسْمَعْ وَأُطِعْ» (").

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٢٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

وهكذا أُمِرْنا بالصبرِ عليهم حتى يأتي الفرجُ، لكنَّ قِلَّة هم الذين يفقه ون هذا الحكم، ونادراً منهم من يصبرُ ويتحملُ، لذا وَجَدَ دعاةُ التكفيرِ كثيرًا من النفوسِ مهيأة لزرعِ بذرةِ التكفير والخروجِ فيها، فرأوا أرضًا خصبةً، قابلة للنبتِ والحصادِ فدسُّوا هم السُّمَّ في الدسم، فاستجابوا هم، وانحازوا هم، وخرجوا على ولاةِ أمرهم فاستباحوا دماءَ الناسِ من المسلمين المستأمنين، فتزعزعَ الأمنُ في بلادِهم بل في العالم، وشُوِّهت سمعةُ الإسلامِ والمسلمين، ونشتكي إلى الله ربِّ العالمين، فيا ولاةَ الأمر أغلِقوا هذه الثغرةَ الخطيرة، والمنعطفَ الحاد، لعلَّ الله يَجعلُ بعدَ عسرٍ يسرًا.

وما أجملَ ما أصَّلهُ العلامةُ أبو الحسنِ الماوردي رحمه الله في أصلِ السياسةِ العادلةِ، فقال: وأصلُ ما تُبنى عليه السياسةُ العادلةُ في سيرةٍ: الرغبةُ، والرهبةُ، والإنصافُ؛ فأمَّا الرغبةُ: فتدعو إلى التآلفِ، وحسنِ الطاعة، وتبعثُ على الإشفاق، وبذلِ النصيحةِ، وذلك من أقوى الأسبابِ في حراسةِ المملكة.

وقد قيل: من وثقَ بإحسانك أشفقَ على سلطانك.

وقيل: أجهلُ الناسِ من يعتمدُ في أمورِه على مَنْ لا يأملُ خيرَه، ولا يأمنُ شرَّهُ.

وأما الرهبةُ: فتحسِمُ خلافَ ذوي العنادِ، وتمنعُ سعيَ أهلِ الفساد، وذلكَ من أقوى الأسبابِ في تهذيبِ المملكة. وقد قيل: من أماراتِ الجَدِّ حُسنُ الجِدّ، ومن علاماتِ الدولة قلةُ الغفلة.

وقال بعضُ البلغاءِ: من أعرضَ عن الحذَرِ والاحتراسِ، وبني أمرَه على غيرِ أساسِ زالَ عنه العزُّ، واستولى عليه العجز.

وأما الإنصافُ: فهو العدلُ الذي به يستقيمُ حالُ الرعيةِ، وتُنظَمُ أمورُ الملكة.

وقد قيل: من عَدَل في سلطانِه، استغنى عن أعوانِه.

وقال بعضُ الحكماء: لا يستغني الملكُ عن الكُفاةِ، ولا الكُفاة عن الإِفضالِ، ولا الأفضالُ عن المادةُ، ولا المادةُ عن العدلِ.

فالملكُ بغير كُفاة مختلُّ، والكفاةُ بغيرِ الإفضالِ مسلَّطون، والإفضالُ بغير المادةِ منقطعٌ، وإنها يقيمُ الموادَّ بتسليطِ العدلِ، وفي تسليطِ العدلِ حياةُ الدنيا، وبهاءُ المُلْك.

ولا تصحُّ هذه الأمورُ إِلَّا بالوقوفِ على حَدِّها، واستعمالِ كلِّ واحدٍ منها في موضعِهِ، فإن استعمالَ الرغبةِ في موضعِ الرهبةِ فسادٌ في السياسةِ.

وما أحسنَ ما قال المتنبي في هذا المعنى:

ووضعُ الندى في موضع السيف بالعُلى مضرٌّ كوضع السيفِ في موضع الندى

وقال بعضُ الحكماء: من سكراتِ السلطانِ الرضاعن بعضِ من يستوجبُ السُّخطَ، والسخطُ عن بعضِ من يستوجبُ الرضا.

وَلْيُعلَمْ أَنْ لا استقامة له، ولرعيتِه، إِلَّا بتهذيبِ أعوانِه وحاشيتهِ، لأنه لا يقدرُ على مباشرةِ الأمرِ بنفسِه، وإنها يستنيبُ فيها الكفاءة من أصحابِه.. وقيل: (من اعتمدَ على مفاءةِ السوءِ لم يخلُ من رأي فاسد، وظنِّ كاذب وعدوٍّ غالب).

قلتُ: على الناسِ أن يتأملوا كيفَ سادَ الأمنُ في زمنِ أبي بكرٍ وعمرَ وعمرَ وفي زمنِ عمرَ بنِ عبد العزيز، لقد نشروا العدلَ في الناسِ، إذا جاعَ الناسُ جاعوا، وإذا شبعوا أكلوا معهم ما يسدُّ الرمقَ. كان عمرُ ينامُ تحتَ الشجرةِ، بلا خوفٍ ولا وَجَل، ولا حرسٍ، ولا مراقبةٍ، لأنه عَدَل فاطمأن، فنامَ واستراحَ، وكان ويفض يجوعُ ليشبعَ الناسُ، ويتفقدُ أحوالهَم ليلاً وهم نيام، كالأبِ المُشفقِ، وكذا كان عمرُ بنُ عبدِ العزيز، الذي عَمَّ الخيرُ في زمانه؛ حتى لم يجدوا فقيرًا يأخذُ أموالَ الزكاةِ والصدقةِ. وأطعمَ أهلَه وأبناءَه ما أطعمَ الناسَ، ولم يُفضِّلُهم على غيرِهم، فعَمَّ الأمنُ والأمانُ في زمانه.

فأسألُ الله العظيم أن يوفق ولاة أمرِنا لكلِّ حيرٍ، وأن يحفظ الإسلام والمسلمين، وأن يرفع السوء والمكروة عن الأمةِ، وأن يمنَّ علينا بالأمنِ والأمانِ إنه ولي ذلك والقادرُ عليه.



رَفَحُ مجس (الرَّمِي) (النِجَلَّي) رُسِكِي (النِرَ) (النِوو وكري www.moswarat.com

# الأمرُ السادس خطر البدعة والمبتدعة

على المؤمنِ أن يكون على علم بخطر البدعةِ لأنها سببٌ لكلِّ شرٍ، وهي السببُ الأولُ في إشعالِ نار الفتنةِ قديمًا وحديثاً ولذلك بَشَرَ النبيُّ اللهُ المبتدعَ بالنار.

• فعن جابرِ بن عبدِ الله هِ فَن وَاللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ال

وزاد النسائي: «وكل ضلالة في النار» (٢)، فالمبتدع بشرهُ النبيُّ ﴿ اللهُ بِالنار. للذا بُشِّرَ المبتَدعُ بالنَّارِ؟

## أولاً : لأنَّهُ أجرمَ في حقِّ ربهِ .

فالله عز وجل أكملَ لنا الدينَ، وأتمَّ علينا النعمة، ورضيَ لنا الإسلامَ دينا.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٨٦٧).

<sup>(</sup>٢) زيادة صحيحة: رواها النسائي (١٥٧٨)، [« صحيح الجامع » (١٣٥٣)].

فقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَلَيْمَ مَا تَكُمْ مِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

جَاءَ رَجُلٌ مِنَ الْيَهُودِ إِلَى عُمَرَ ﴿ فَضَ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْسَمُؤْمِنِينَ! آيَةٌ فِي كِتَابِكُمْ تَقْرَءُونَهَا، لَوْ عَلَيْنَا نَزَلَتْ مَعْشَرَ الْيَهُودِ لَآتَخَذْنَا ذَلِكَ الْيَوْمَ عِيدًا، قَالَ: وَأَيُّ آيَةٍ؟ قَالَ: ﴿ الْيَوْمَ عَيدًا، قَالَ: وَأَيُّ آيَةٍ؟ قَالَ: ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمُ اللَّهِ سَلَمَ دِينَا ﴾ قَالَ: ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمُ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَا

ومرادُ عمرَ على أنا قد اتخذنا ذلك اليومَ عيدًا من وجهين: فإنه يـومُ عرفـةَ ويومُ جمعةٍ، وكلُّ واحِدٍ منهما يومُ عيدٍ لأهل الإسلام.

• وأخبرَنا اللهُ عز وجل في كتابه أنهُ لن يقبلَ يومَ القيامة ديناً غيرَ الإسلام.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللهِ عمران].

• وأمرَ اللهُ رسولَهُ محمدًا ﴿ إِنَّا اللَّهُ إِنَّ يُبَلِّغَ هذا الدينَ كما أُنزلَ إليه.

فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيِكٌ وَإِن لَّهَ تَفْعَلَ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ، وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۳۰۱۷).

فَبلَّغَ رسولُ اللهِ عُلَيْ الرسالة، وأدَّى الأمانة، ونصحَ الأمة، وكشفَ الغُمة، وحشفَ الغُمة، وجاهدَ في سبيل دينه حتى أتاهُ اليقين، وتركَ أمتَهُ على البيضاءِ ليلُها كنهارها لا يزيغُ عنها إلا هالكُ أو ضال.

وشَهِدَ لَهُ الصحابةُ رضي الله عنهم جميعاً في حجةِ الوداع أنهُ بَلَّغَ الرسالة.

قال ﴿ إِنَّ عَنِّى : فِي خطبةِ حجةِ الوداع: ﴿ وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّى، فَهَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟». قَالُوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَغْتَ وَأَدَّيْتَ وَنَصَحْتَ، فَقَالَ بِإِصْبَعِهِ السَّبَّابَةِ يَرْ فَعُهَا إِلَى السَّبَاءِ وَيَنْكُتُهَا إِلَى النَّاسِ: ﴿ اللَّهُمَّ اشْهَدِ اللَّهُمَّ اشْهَدْ ﴾ (١).

وأمرَ اللهُ المسلمينَ في كتابه باتباعِ ما أُنزلَ إليهم، وحرَّمَ عليهم الابتداعَ في الدين.

فقال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ لِلُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ فِي صَدْدِكَ حَرَجٌ مِّنَهُ لِلُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُوّْمِنِينَ اللَّهُ مَّا أَنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ آوْلِيَا أَ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ لِلْمُوْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَّا تَذَكَّرُونَ لَلْمُوّْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَذَكَّرُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَهُوَ رَدٌّ » (٢).

وقال ابنُ مسعودٍ ﴿ عَلَيْكَ : (اتَّبِعُوا، وَلا تَبْتَدِعُوا فَقَدْ كُفِيتُمْ) (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٢١٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي (٢٠٥)، والطبراني في « الكبير» (٨٧٧٠)، والمروزي في «السنة» (٧٦)، والبيهقي في «الشعب» (٢٠٤).

فالمبتدعُ بعدَ كُلِّ هذه الأدلةِ التي تأمرُ بالاتباعِ، وتنهى عن الابتداع مجرمٌ في حقّ ربِّهِ من وجوه:

الوجهُ الأوَّل: أنَّ المبتدعَ بلسانِ حالِهِ أو مقالِهِ يقولُ: إنَّ الشريعة لم تتم، وأنهُ بقيَ منها أشياءُ يجبُ أو يستحبُ استدراكُها، وقائِل هذا ضالًّ عنِ الصراطِ المستقيم.

يقول الإمام مالكُ رحمه الله: (من ابتدع في الدّين بدعة يراها حسنة، فقد زعم أنّ محمدًا على خان الرّسالة؛ لقوله تعالى: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] فما لم يكن يومئذ دينًا، لا يكون اليوم دينًا).

الوجه الثاني: أنَّ المبتدعَ معاندٌ للشرع ومُشاقٌ له؛ لأن الشرعَ قد عيَّنَ لمطالبِ العبدِ طرقاً خاصةً على وجوهِ خاصةٍ، وقَصَرَ الخلقَ عليها بالأمر والنهي والوعد والوعيد، وأخبرَ أن الخيرَ فيها، وأنَّ الشرَّ في تعدِّيها؛ لأنّ الله يعلمُ ونحن لا نعلمُ، وأنه إنها أرسلَ الرسولَ على رحةً للعالمين، فالمبتدعُ رادٌ لهذا كلِّه؛ لأنه يزعمُ أنَّ ثَمَّ طُرقاً أُخر توصِلُ إلى المقصود، مع أنَّه لا سبيلَ للوصولِ من غيرِ طريقِ الرسول.

والله عز وجل يقول: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنُفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ الْعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ آ الْأَنعَامِ].

<sup>(</sup>١) «تعليقات الألباني على الصراط المستقيم» (١/ ٣).

وقال عُلَيْكَ: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي» -أي: طريقتي- «فَلَيْسَ مِنِّي» (١).

الوجه الثالث: أنَّ المبتدعَ قد صيَّرَ نفسَهُ نظيرًا للـشارع ومـضاهيًا لـه، حيثُ شرعَ معه شرعًا، وفتحَ للاختلافِ بابًا، وردَّ قَصدَ الشارعِ، من الانفرادِ بالتشريع.

الوجهُ الرابعُ: أن المبتدعَ مُتَبَعٌ لهواه؛ لأنَّ العقلَ إذا لم يكن متبعاً للشرع كان متبعاً للهوى، واتباعُ الهوى ضلالٌ مبين، وظلمٌ عظيم.

قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَنَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُ مِتَنِ ٱنَّبَعَ هُوَنهُ بِغَيْرِهُ دَى مِّن أَضَلُ مِتَنِ ٱللَّهَ لِا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ القصص ]. هُوَنهُ بِغَيْرِهُ دَى مِّن أَلْهَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ القصص ]. فهذه أوجهٌ كُلُها تدلُّ على أنَّ المبتدعَ مجرمٌ في حقِّ ربه وفي حقِّ نفسه.

## ثَانِياً: المبتدعُ بُشِّرَ بالنارِ لأنَّهُ أجرمَ في حقِّ الأمةِ الإسلامية.

المعصيةُ سببٌ لكلِّ شرِّ يقعُ بالأمةِ الإسلامية، والبدعةُ شرُّ من المعصية، فالعاصي شرُّ على أمتِه، وعلى مجتمعِه، والمبتدعُ أضرُّ على الأمة والمجتمع من العاصي، ولذلك فالبدعة أَحَبُّ إلى إبليسَ من المعصية، فإن المعصية يُتَابُ منها، والبدعة لا يُتابُ منها.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٠٦٣)، ومسلم (١٤٠١).

واستدلَّ شيخُ الإسلام على ذلك بحديثين:

الأول: استدَلَّ بحديثِ هذا الرجل الذي كان يُدعى حمارًا.

فعن عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَى كَانَ اسْمُهُ عَبْدَ اللهِ وَكَانَ النَّبِيِّ عَلَى كَانَ اسْمُهُ عَبْدَ اللهِ وَكَانَ يُلَقَّبُ حِمَارًا، وَكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَى كَانَ النَّبِيُ عَلَى قَدْ جَلَدَهُ فِي الشَّرَابِ، فَأُتِيَ بِهِ يَوْمًا، فَأَمَرَ بِهِ فَجُلِدَ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: اللَّهُمَّ الْعَنْهُ، مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ؛ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى اللهُ وَرَسُولَهُ مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ يُحِبُ الله وَرَسُولَهُ مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ يُحِبُ الله وَرسوله - "()

فهذا الرجلُ مع أنه كان يشربُ الخمر، ويعصي الله تبارك وتعالى، لكنَّ اللهَ الرسولَ الله عنه ال

الحديث الثاني: حديث الرجلِ الذي اعترضَ على قسمةِ النبيِّ عُلْكُ فعن أبي سعيدٍ هُفَّ قال: بَعَثَ عَلِيٌّ هُفَّ إِلَى النَّبِيِّ عُلْكُ بِذُهَيْبَةٍ فَقَسَمَهَا... فَأَقْبَلَ رَجُلُ سعيدٍ هُفْ قال: بَعَثَ عَلِيٌّ هُفَ إِلَى النَّبِيِّ عُلْكُ بِذُهَيْبَةٍ فَقَسَمَهَا... فَأَقْبَلَ رَجُلُ عَائِرُ الْعَيْنَيْنِ مُشْرِفُ الْوَجْنَتَيْنِ، نَاتِئُ الْحَبِينِ، كَثُّ اللِّحْيَةِ عَلُوقٌ فَقَالَ: اتَّقِ الله يَا مُحَمَّدُ! فَقَالَ: اتَّقِ الله يَا الْأَرْضِ فَلاَ مُحَمَّدُ! فَقَالَ: هَنْ يُطِعِ الله إِذَا عَصَيْتُ؟ أَيَا أَمْنُنِي الله عَلَى أَهْلِ الأَرْضِ فَلاَ مُحَمَّدُ! فَقَالَ: هَنْ عَلْمِ اللهِ إِذَا عَصَيْتُ؟ أَيَا مُنْنِي الله عَلَى أَهْلِ الأَرْضِ فَلاَ تَأْمَنُونِي؟ .... فَلَمَّا وَلَى قَالَ: «إِنَّ مِنْ ضِعْضِعِ هَذَا، أَوْ فِي عَقِبِ هَذَا – قَوْمٌ يَقْرَوُونَ وَنَ اللّهُ مُنَا الْأَوْنَ مِنَ الدِّينِ مُرُوقَ السَّهُمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَقْتُلُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ مُرُوقَ السَّهُمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَقْتُلُونَ اللهُ الْأَوْنَانِ، لَئِنْ أَنَا أَدْرَكُتُهُمْ لأَقْتُلَتَهُمْ قَتْلَ عَادٍ "".

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٤٤)، ومسلم (١٠٦٤).

فتأملوا يا عبادَ الله! يُصلُّون، ويصومونَ، ويقرءون القرآنَ ولا يزدادون بذلك منَ الله إلا بعداً، وما ذاك إلا لأنهم مبتدعةٌ.

ومن نظرَ فيها فعله المبتدعةُ كالخوارج والشيعة وغيرِهم في الأمة الإسلامية قديماً وحديثاً عَلِمَ أنَّ المبتدعَ مجرمٌ في حقِّ أمتِهِ.

## ثالثاً: المبتدعُ بُشِّرَ بالنارِ لأنَّهُ أجرمَ في حقِّ نفسهِ.

وذلك:

١ - لأن عملَهُ مردودٌ عليه.

قال عُكْثُ : «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»(١).

كيف لا؟

واللهُ عز وجل يقول: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءَ مَنثُورًا ﴿ اللهِ قَان].

ويقول سبحانه: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْبَيْكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْنَالًا ﴿ آلَٰذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ إِنَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

٢ - لأنَّهُ حَرَّمَ نفسَهُ من التوبة بإصرارهِ على بدعتهِ.

قال ﴿ إِنَّ اللهَ حَجَبَ التَّوْبَةَ عَنْ صَاحِب كُلِّ بدْعَةٍ » (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه إسحاق ابن راهويه (٣٩٨)، و الطبراني في «الأوسط» (٢٠٢)، والبيهقي في «الـشعب» (٢) صحيح الترغيب » (٥٤)]

٣- لأنهُ حَرَمَ نفسَهُ من أنْ يشرَبَ من حوضِ النبيِّ عَلَيْكَ يومَ القيامة.

قال ﷺ: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الحُوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ رِجَالٌ مِنْكُمْ حَتَّى إِذَا أَهْوَيْتُ لِأَنَا وَرَطُكُمْ عَلَى الحُوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ رِجَالٌ مِنْكُمْ حَتَّى إِذَا أَهُوَيْتُ لِأَنَاوِلَهُمُ اخْتُلِجُوا دُونِي، فَأَقُولُ: أَيْ رَبِّ! أَصْحَابِي! يَقُولُ: لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ » (۱).

وفي رواية: «فَيُقَالُ إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا بَدَّلُوا بَعْدَكَ، فَأَقُولُ: سُحْقًا سُحْقًا لَّنْ بَدَّلَ بَدَّلَ بَعْدِي »(۲).

٤ - لأنهُ عَرَّضَ نفسَهُ للعنةِ الله والملائكةِ والناسِ أجمعين.

قال ﷺ: «الْـمَدِينَةُ حَرَمٌ... فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا، أَوْ آوَى مُحْدِثًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ الله وَالْـمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ» (٣).

٥ - لأنهُ يحملُ إثمَهُ، وإثمَ من عمل ببدعتِهِ إلى يوم القيامة.

يقول الله عز وجل: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيْمَةُ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [النحل:٢٥].

وقال ﷺ: «....وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلاَمِ سُنَّةً سَيِّئَةً؛ كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا، وَوِزْرُ مَـنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيءٌ اللهُ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٤٩ ٧٠)، ومسلم (٢٢٩٧) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٥٥١)، ومسلم (٢٢٩١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (١٨٧٠)، ومسلم (١٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (١٠١٧).

٦- لأنهُ لا يَزدادُ ببدعتِهِ من الله إلا بعداً.

يقول عَلَيْ فِي شأن الخوارج المبتدعة: «يَخْرُجُ فِيكُمْ قَوْمٌ تَحْقِرُونَ صَلاَتَكُمْ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ صَلاَتِهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ كَلاَتِهِمْ، وَعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ، وَيَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينَ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»(١).

وقال أحدُ الصالحين: (ما ازداد صاحبُ بدعةِ اجتهاداً إلا ازدادَ من اللهِ بعداً)(٢).

٧- لأنهُ لا يَزدادُ ببدعتِهِ إلا ضلالاً مبينًا، وعذاباً إليهًا.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالَّا مُّبِينًا ١٠٠٠ [الأحزاب].

وقال ابن مسعود: «لَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ لَضَلَلْتُمْ» (٣).

وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ اللهُ وَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا أَلُهُ مَا اللهُ مَا الل

٨- لأنهُ لا يُزادُ ببدعتِهِ إلا سوادًا في الوجه في الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسُودُ وَجُوهٌ ﴾ [آل عمران:١٠٦].

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٠٥٨)، ومسلم (١٠٦٤) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٣/ ٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٦٥٤).

يقول ابن عباس عين : (تَبْيَضُ وجوهُ أهلِ السنة والجماعة، وتسودُّ وجوهُ أهلِ البِدْعَة والفرقة)(١).

وذلك لأنهم كَذَبوا على الله وعلى رسولهِ وعلى الناس.

والله عــز وجــل يقــول: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُسْوَدَّةً ﴾ [الزُّمَر:٢٠].

#### كيف تحمي نفسكَ من البدعةِ والمبتدعة؟

أولاً: بتعظيم السنة، والتمسكِ بها، ودعوة الناسِ اليها، وبُغضِ البدعة، والبُعدِ عنها، وتخذيرِ الناسِ منها.

وذلك:

١ - لأنَّ اللهَ أمرنا في كتابه بالاتباع ونهانا عن الابتداع.

فقال تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَائِنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَانَهَنَكُمْ عَنْهُ فَٱنْفَهُوا ﴾ [الحشر:٧].

٢- لأن النبيُّ عَلَي أمرنا في سنتِه بالاتباع، وعدم الابتداع.

عن العِرباضِ بن سارية هِ عَالَ: قَامَ فِينَا رَسُولُ الله هُ اللهِ اللهِ اللهِ فَقَيلَ : يَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ! وَعَظْتَنَا مَوْعِظَةَ مُودِّعٍ، فَاعْهَدْ إِلَيْنَا بِعَهْدٍ، فَقَالَ: «عَلَيْكُمْ بِتَقْوَى اللهِ،

<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير» (۲/ ۹۲).

وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، وَسَتَرَوْنَ مِنْ بَعْدِي اخْتِلاَفًا شَدِيدًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي» -أي: بطريقتي - «وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِسُنَّتِي» -أي: بطريقتي - أي النَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَالأُمُورَ الْمُحْدَثَاتِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ» (١).

٣- لأنَّ الصحابة عِنْ بعدَهم أمروا بالتمسكِ بالسنةِ وحَـنَّروا منَ البدعة.

يقول ابنُ مسعودٍ طَيِّتُ : (مَنْ كان منكم مُسْتَنَّا فليستَنَّ بمن قَدْ ماتَ ؛ فإنَّ الحيَّ لا تُؤمَنُ عليه الفتنةُ ، أولئكَ أصحابُ محمدٍ ، كانوا واللهِ أفضلَ هذهِ الأمة ، أبرَّها قلوباً وأعمقها علماً وأقلَها تكلفًا ، قومٌ اختارَهُمُ اللهُ لصَحبةِ نبيّه وإقامةِ دينهِ ، فاعرِفوا لهم فضلَهم ، واتَّبِعوهم في آثارِهم ، وتَمسَّكوا بها استطعتم من أخلاقِهم ودينهِم ؛ فإنهم كانوا على الهدى المستقيم) (١).

أتدرونَ لمَ يا عبادَ اللهِ يأمرُ اللهُ في كتابه، ورسولُ الله عَلَيٌ في سنتهِ، والـصحابةُ من بعدِهِ باتباع السنة؟

١- لأنَّ في اتباع السنةِ الهدى، وفي مخالفتها الضلالة.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۲۷)، والترمذي (۲۲۷)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (١٢٦/)، [«صحيح الترغيب» (٣٧)].

<sup>(</sup>٢) رواه البغوي في «شرح السنة» (١/ ٢١٤، ٢١٥)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفيضله» (٢/ ١٩٥)، والقرطبي في «تفسيره» من طريق سُنيد (١/ ٢٠) بلفظ: (من كان منكم متأسيًا فليتأسى...) وروي باللفظ المذكور عن عبد الله بن عمر، رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (١/ ٣٠٥)، والخطيب في «تالي التلخيص» (١/ ٣٠١).

قال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهُ تَدُوا ﴾ [النور: ١٥].

وقال ابن مسعود: (لَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ لَضَلَلْتُمْ)(١).

٢- لأن في اتباع السنة النجاة، وفي مخالفتها الهلاك.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا الله الله [الأحزاب].

وقال الزهري رحمه الله: (الإعْتِصَامُ بِالسُّنَّةِ نَجَاةٌ)(٢).

لأنَّ السنةَ كما قال الإمامُ مالكُّ: كـ(سفينةِ نوحٍ؛ مَنْ ركبها نجا، ومـن تخلـفَ عنها غرق)(٣).

#### ثانياً: بمصاحبة أهلِ السنةِ، والابتعادِ عن أهل البدعة.

يقولُ سفيانُ الثوريُّ رحمه الله: (استوصوا بأهل السُّنة خيراً؛ فإنهم غرباء)(؛).

وقال أيضاً: (لا يستقيم قولٌ إلا بعمل، ولا يستقيمُ قولٌ وعملٌ إلا بنية، ولا يستقيمُ قولٌ وعملٌ إلا بنية، ولا يستقيمُ قولٌ و عملٌ ونيةٌ إلا بموافقةِ السنة)(٥).

وكان شَيخُنا الألبانيُّ رحمه الله دائماً يقولُ: (الحمدُ لله على نعمةِ الإسلامِ والسنة).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٦٥٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الدارمي (٩٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٣٦٩)، [ «سلسلة الآثارالصحيحة » (٦٧)]

<sup>(</sup>٣) رواه الهروي في «ذم الكلام وأهله» (٤/ ١٢٤)، والخطيب في « تاريخه» (٧/ ٣٣٦)، وابن عساكر (١٤/ ٩).

<sup>(</sup>٤) رواه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (٤٩).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٧/ ٣٢).

وقال في آخر وصيته: (وأوصيكم بالعلم النافع، والعملِ الصالح) ثم قال: (والعلمُ النافعُ: هو قالَ الله، قال رسولُه، قال الصحابة، والعملُ الصالحُ: هو ما كانَ لله ووافقَ السنة).

فاحرِصْ يا عبدَ الله على مصاحبةِ أهلِ السنةِ، واحذَرْ من مصاحبةِ المبتَدعةِ، فإنها مُمْرِضَةٌ للقلوب.

يقولُ سعيدُ بن جبيرٍ رحمه الله: (لأَنْ يَصْحَبَ إِبْنِي فَاسِقًا شَاطِرًا (١) سُنَيًّا، أَحَبُّ إِنْ يَصْحَبَ إِبْنِي فَاسِقًا شَاطِرًا (١) سُنَيًّا، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَصْحَبَ عَابِدًا مُبْتَدِعًا) (٢).

وقال الفُضَيل بن عياضٍ رحمه الله: (إذا رأيتَ مبتدعًا في طريق فخذْ في طريتٍ آخر)(٣).

وقال أبو إدريس الخولاني: (لأَنْ أرى في المسجد نارًا لا أستطيعُ إطفاءَها أحبُّ إليَّ مِنْ أن أرى فيه بدعةً لا أستطيعُ تغييرَها)(''.

فاحرِصْ يا عبدَ الله على التمسكِ بالسنةِ، ففيها النجاةُ، واحذر البدعة والمبتدعة، ففي البدعة الهلاكُ، وفي مصاحبةِ المبتدعةِ خسارةٌ في الدنيا والآخرة، وواقع الأمة اليوم أكبرُ شاهدٍ على ذلك.

<sup>(</sup>١) الشاطر: الذي أعيا أهله خبثاً.

<sup>(</sup>٢) ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ١٠٣)، و« الإبانة الكبرى» لابن بطة (٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه المروزي في «السنة» (٩٩)، وابن وضاح في «البدع» (٨٦)، [«سلسلة الآثار الصحيحة» (١٢٣)].

فإن أردت أن تنجو من الفتن كلها، فعليك بالتمسك بالسنة والابتعاد عن البدعة.

جعلني اللهُ وإياكم من أهلِ السنةِ المتمسكين بها، المحبين لها، الداعين إليها، إنه ولي ذلك والقادرُ عليه.

# الأمرُ السابع

## خطر العصبية الحزبية

- على المؤمنِ أن يكون على علم بخطر العصبية الحزبية، لأنها سببٌ لإشعال الفتنة، وأنها من اعتداءات الشيطان العدو المبين على جماعة المسلمين ليفرقهم.
- والله عز وجل يحذر عباده من الشيطان فيقول سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَا فِي اللَّهِ عَلَى النَّاسُ كُلُواْ مِمَا فِي اللَّرَضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوَتِ الشَّكَيَطُانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ اللَّهُ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ إِاللَّهَ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

الشيطانُ العدوُّ المبينُ يعملُ ليلاً ونهاراً لإضلالِ بني آدم وإهلاكهم، ولم يكتفِ بذلك بل أخذ يعتدي عليهم بكلِّ أنواع الاعتداءات والتي منها:

- اعتداؤه على وحدةِ المسلمين وجماعتهم بالعصبية الحزبية ليفرقهم.
- اعتداؤه على وَحْدَةِ المسلِمينَ وجَماعتِهم بإلقاءِ العَداوةِ والبغضاءِ بينهم؛ لِيُفَرِّقهم.

الإسلامُ دينُ الله الذي لا يُقبلُ يومَ القيامةِ من أحدٍ دينٌ سواه.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْكُمُّ ﴾ [آل عمران: ١٩].

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ اللهِ ﴾ [آل عمران].

وهو الدينُ الذي ارتضاهُ اللهُ عز وجل لخلقِهِ، وهو دينٌ كاملٌ ونعمةٌ تامةٌ، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّاسَلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣].

وهذا الدينُ العظيمُ جاءَ لتأليفِ القلوبِ، وتوحيدِ الصفوفِ، بل به فقط تأتلفُ القلوب وتكونُ الجماعةُ.

قال تعالى: ﴿ وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعَدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقُدُكُم مِّنَهُ أَكُمْ مَا يَتِهِ وَ لَعَلَكُمْ نَهْ تَدُونَ ﴿ اللّهِ مَانَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقَدُكُم مِنهَا كُورُ اللهُ لَكُمْ مَا يَتِهِ وَلَعَلَكُمْ نَهْ تَدُونَ ﴿ اللّهِ عَمِرانا ].

وكما جاءَ الإسلامُ يأمرُ بالجماعةِ وَوَحْدَةِ الصفِّ، جاء أيضاً يُحَذِّرُ من التفرقِ والتنازعِ لأنهُ يؤدي إلى الفشل، والفشلُ يورثُ الضعفَ والهوان.

قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْسَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ۗ وَاصْبِرُوٓاً إِنَّ اللّهَ مَعَ ٱلصَّنِيرِينَ ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْسَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ۗ وَاطْنِفال].

ودعاةُ الحزبيةِ وعلماءُ السوءِ لا يهنأُ لهم عيشٌ، ولا يهدأُ لهم بال إلا بوجودِ التمزُّقِ والتشتتِ والتفرقِ في صفوفِ الأمة، ولذا فَهم يُقِرُّونَ الاختلاف،

ويزعمون أنهُ توسعةٌ على الأمةِ، ويحتجون على هذه الدعوى الباطلةِ بحديثٍ باطلٍ لا أصلَ له وهو: (اختلافُ أمتي رحمةٌ).

وهذا من أفسدِ الأقوالِ، لأنهُ لو كانَ الاختلافُ رحمةً لكان الاتفاقُ عذابًا، وهذا لا يقولُه مسلمٌ، لأنه ليس هناك إلا اتفاقٌ أو اختلافٌ، وليس إلا رحمةٌ أو عذاب.

قال الإمامُ الألبانيُّ رحمه الله: (وهذا الحديثُ (اختلافُ أمتي رحمةٌ) مع كونـه موضوعاً مكذوباً فهو مخالفٌ للقرآن أيضاً.

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ اللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾ [هود:١١٨-١١٩].

فإذا كان مَنْ رحمَ ربُّك لا يختلفون، وإنها يختلفُ أهلُ الباطِل، فكيف يُعقـلُ أن يكونَ الاختلافُ رحمةً؟)(١).

بل قد وردَ صريحاً من حديثِ رسولِ اللهِ ﷺ ما يَرُدُّ هـذا القـولَ وهـو قولُـه ﴿ الْعَجَاعَةُ رَحْمَةٌ وَالْفُرْقَةُ عَذَابٌ ﴾ (٢).

• أَلَمْ يَأْنِ لَلْحَرْبِيِينَ أَنْ يَتَقُوا اللهَ فِي الأَمَةِ الإسلامية، ويفهموا قول اللهِ تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَلَاهِ عَ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَلِحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَلْقُونِ ﴿ اللَّهِ مَا لَكَيْمِ مُؤْمِرُ بَيْنَهُمْ وَبُراً كُلُّ حَلْمَ اللَّهِ مَا لَكَيْمِ مَ فَرَحُونَ ﴿ اللَّهِ مَنوناً.

<sup>(</sup>٢) حسن صحيح: رواه أحمد (٤/ ٢٧٨)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٣، ٩٥٥)، وأبو الشيخ في «أمثال الحديث» (٩٩)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١٥)، [«صحيح الترغيب» (٩٧٦)].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَاهِ الْمَتُكُمُّ أُمَّةُ وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ اللهِ اللهِ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُّ حَكُلُّ إِلَيْنَا زَجِعُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمَا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُّ حَكُلُّ إِلَيْنَا زَجِعُونَ ﴾ [الأنبياء].

فيا دعاة الحزبية! اعلموا أنكم إلى الله راجعون، وأمامه موقوفون، وعن تفريقكم للأمة ستُسألون! قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسَتَمِنْهُمْ فَي يَعْهُمُ وَكَانُوا شِيعًا لَسَتَمِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُلْزَيَّهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ ثُمَّ يُلْزَيَّهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ عَامَ اللهِ عَامَ اللهِ عَلَى اللهِ مُعَ يُلْزِينَهُم عَم اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَ

• ألم يأن للحزبين أن يفهموا قولَه ﴿ لَخَنَهُ لَخَدِيفَةَ بِنِ اليهانِ ﴿ اللهِ اللهِ

• ألم يأنِ للحزبيين أن يقبلوا وصية الله ويفهموا قولَه تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوأٌ وَلَا تَنَيِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ عَلَيْكُمْ تَنْقُونَ ﴿ اللهُ عَامَ ].

لَعَلَّكُمْ تَنْقُونَ ﴿ اللهُ عَامَ ].

وذلك لأنَّ التحزبَ الذي يُفرَّقُ الأمةَ هو طاعةٌ للشيطان، ومعصيةٌ للرحمن، وسلوكٌ لسبل الشيطان.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧) واللفظ له.

يقولُ ابنُ مسعودٍ ﴿ اللهِ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ هَذِهِ سُبُلٌ، عَلَى كُلِّ سَبِيلُ اللهِ ﴾ ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ هَذِهِ سُبُلٌ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ ﴾ ثُمَّ قَرَأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَيِعُوهُ ﴾ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إلَيْهِ » ثُمَّ قَرَأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَيِعُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] الآية ) (١٠).

• ألم يأنِ للحزبيين أن تخشعَ قلوبُهم لذكرِ اللهِ وما نزلَ من الحقِّ ويفهموا قولَه تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مَنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمُ وَكَانُوا مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمُ وَكَانُوا مِنَ اللَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمُ وَكَانُوا مِن اللَّهِ مِنَا لَذَيْمِمُ فَرِحُونَ ﴿ آلَ اللهِ مِنَا لَذَيْمِمُ فَرِحُونَ ﴿ آلَ اللهِ مِنَا لَذَيْمِمُ فَرِحُونَ ﴿ آلَ اللهِ مِنَا لَدَيْمِمُ فَرِحُونَ ﴾ [الروم: ٣٢]

وقول من بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ الْبَيْنَكُ وَوَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَّقُوا وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ الْبَيْنَكُ وَوَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ الْبَيْنَكُ وَوَلَا يَكُونُوا كَالَا عَمِران].

• ألم يأن للحزبيين أن يفهموا قولَهُ عُنْكَ : «سَيكُونُ بَعْدِي هَنَاتٌ وَهَنَاتُ "، فَمَنْ رَأَيْتُمُوهُ فَارَقَ الْجَهَاعَة، أَوْ يُرِيدُ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عُنْكَ كَائِنًا مَنْ كَانَ فَمَنْ رَأَيْتُمُوهُ فَارَقَ الْجَهَاعَة، أَوْ يُرِيدُ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عُنْكَ كَائِنًا مَنْ كَانَ فَارَقَ الْجَهَاعَة يَرْ كُضُ» ("). فَاقْتُلُوهُ؛ فَإِنَّ يَدَ اللهِ عَلَى الْجَهَاعَة، وَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ مَنْ فَارَقَ الْجَهَاعَة يَرْ كُضُ» (").

ويفهموا قولَهُ عَلَيْهُ: «لا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمُ»(١٠).

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه النسائي في «الكبرى» (۱۱۱۰۹)، وأحمد (۱/ ٤٣٥)، والطيالسي (۲٤۱)، والمدارمي (۲۰۲)، [«المشكاة» (۲۷)].

<sup>(</sup>٢) هنات وهنات: أي شدائد وفتن وأمور عظام محدثات.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه النسائي (٢٠٠٠)، والطبراني في «الكبير» (١٧/ ١٤٤/ رقم ٣٦٢) وابن حبان (٤٥٧٧)، والبيهقي في «الشعب» (٣٦٢١)، كلاهما بلفظ «مع الجهاعة»، [«صحيح الجامع» (٣٦٢١)].

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٤٣١).

وقولَه عُلَيَّ : «لا تَخْتَلِفُوا؛ فَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ اخْتَلَفُوا فَهَلَكُوا»(١).

وقولَه عُلِيًا: «إِنَّ تَفَرُّ قَكُمْ فِي هَذِهِ الشِّعَابِ وَالأَوْدِيَةِ إِنَّهَا ذَلِكُمْ مِنَ الشَّيْطَانِ»(٢).

فيا معشر الحزبين! إذا كانَ التفرقُ في السعابِ والأودية للاستراحةِ والقيلولةِ والاستظلالِ في ظلِّ الشجرِ منَ السيطانِ؛ فهاذا تقولون في التفرقِ في الأحزابِ المتناحرةِ المتباغضة التي يُبَدِّع بعضُهم بعضاً، ويُكفِّرُ بعضُهم بعضاً كها نرى اليوم؟

• وانطلاقاً مِن قولهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّصِيحَةُ » ( " ).

فها أنا أستعينُ بالله وحده وأبينُ للمسلمين التحزبَ المشروعَ، والتحزبَ غيرَ المشروع، والتحزبَ غيرَ المشروع، ليهلِكَ من هلكَ عن بينةٍ ويحيى من حيَّ عن بينة.

فالحزبُ: جماعةُ الناسِ، والجمعُ: أحزابٌ.

وحزبُ الرجلِ: أصحابُهُ وجُندُهُ الذين على رأيهِ وأمرِه.

ومادةُ (حَزَبَ) وردت في القرآنِ الكريم بصيغة الإفرادِ والجمع.

فأما وُرودها بصيغةِ الجمعِ فلم يأتِ مطلقاً على سبيلِ المدح، بل دائماً يَرِدُ في سياق الذمِّ بها يُشْعِرُ أنَّ التفرقَ إلى أحزابِ وطوائفَ مذمومٌ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (١٠).

<sup>(</sup>۲) صحیح: رواه أبو داود (۲۲۲۸)، والنسائي في «الكبرى» (۸۸۰۵)، وأحمد (٤/ ۱۹۳)، والحاكم (۲) صحیح الترغیب» (۳۱۲۷)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٥٥).

قال تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ [هود:١٧].

وقال تعالى: ﴿ فَأَخْلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشْهَدِ يَوْمِ عَظِيم الريم].

وقال تعالى: ﴿ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْعَابُ لَتَيْكُةٍ ۚ أُولَيِّكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴿ آَنَ ﴾ [س].

وقال تعالى: ﴿ كَنَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّتِهِ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَدَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ (و) ﴿ إِنَا اللَّهُ اللَّ

وأما ورودُها بصيغةِ الإفرادِ، فقد جاءت بحسَب السياقِ في معنيين اثنين: الأول: جاءت في معنى المدح، وذلك بإضافتها إلى لفظِ الجلالةِ (الله).

ومن ذلك قولُه تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِلُبُونَ (٥) ﴾ [المائدة].

 والثاني: جاءت في معنى الذَّمِّ، وذلك إما بتجرُّدِها عن الإضافةِ كما في قوله تعالى: ﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم زُبُراً كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمٍمْ فَرِحُونَ ﴿ آَنَ المؤمنون].

أو بإضافتها إلى السيطان، كم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُو عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ لِيكُونُواْ مِنْ أَصْعَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ اللَّهِ اللَّاطِرِ].

وقوله تعالى: ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ فَأَنسَهُمْ ذِكْرَ ٱللَّهِ أُولَئِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطَنِ أَلَآ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَنِ ثُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ

وعمومُ الخلق لا يخرجون عن الاندراجِ تحتَ أحدِ هـ ذين الصنفين، فإنَّ الله عز وجل قسَّمَ الخلقَ إلى قسمين:

فق ال تع الى: ﴿ أُولَئِهِ كَ حِزْبُ ٱلشَّيْطَائِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ هُمُ ٱلْخَلِيرُونَ اللهِ الْمَ

ولا شكَّ أنَّ حزبَ الشيطانِ هو الذي يفعلُ ما يرتضيه الشيطانُ، والذي يرتضيه الشيطانُ، والذي يرتضيه الشيطان هو المعصية بكلِّ صُورِها، فكلُّ مَنْ عصى اللهَ تعالى كان من حزبِ الشيطانِ بهذه المعصيةِ.

فالحزبُ: هو كُلُّ طائفةٍ منَ الناسِ اجتمعت على قضيةٍ ما، وتناصرَت وتعصَّبَتْ عليها، فإنْ كانَ تحزُّبُم على ما هو حقُّ كانوا من حزبِ اللهِ، وإنْ كان تحزُّبُم على ما هو باطلٌ كانوا من حزبِ الشيطانِ.

وهناك أناسٌ يتحزبونَ على باطلٍ ويسمّون أنفسَهم بـ (حزبِ الله)، وعقائدُهمُ وأعمالُهُم وأقوالهُم تُنادي عليهم أنهم: حزبُ الشيطانِ، وحتى لا ينخدعَ المسلمُ بهذه التسميات التي كثرت في هذا الزمان، والتي فَرَّقَتِ الأمة، فها أنا أضعُ أمامَ المسلمينَ أبرزَ سهاتِ حزبِ الله، وأبرزَ سهاتِ حزبِ الشيطانِ.

#### فأما سماتُ حزبِ الله:

فمن أبرزِ سهاتِ هذا الحزبِ الإلهي السُّنِّيِّ الشرعي:

أولاً: أنه لا يقولُ ولا يعتقدُ إلا بها كان موافقاً للكتابِ والسنةِ واتفقَ عليه سلفُ الأمةِ لا غير.

ولهذا سُمي أهلُهُ بأهل السنةِ والجهاعةِ، كها قالَ شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ رحمه اللهُ: (طريقةُ أهلِ السنةِ والجهاعةِ اتباعُ آثارِ رسولِ الله عُلَيْ باطنًا وظاهرًا، واتباعُ سبيلِ السابقينَ الأولينَ منَ المهاجرينَ والأنصارِ، واتباعُ وصيةِ رسولِ الله عُلَيْ سبيلِ السابقينَ الأولينَ منَ المهاجرينَ والأنصارِ، واتباعُ وصيةِ رسولِ الله عَلَيْ حيثُ قالَ: «عَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَّةِ الْخُلفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلاَلةً »(۱)، ويعلمونَ أنَّ أصدقَ الكلام كلامُ الله، وخيرَ الهدي هديُ محمدٍ بِدْعَةٍ ضَلاَلةً »(۱)، ويعلمونَ أنَّ أصدقَ الكلام كلامُ الله، وخيرَ الهدي هديُ محمدٍ

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۰۷)، والترمذي (۲۷٦)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (٢٦/٤)، [«صحيح الترغيب» (٣٧)].

ويُؤثرون كلامَ اللهِ على كلامِ غيرِه من كلامِ أصنافِ الناسِ، ويُقَدِّمون هـديَ عَلَى هدي كُلِّ أحدٍ، وبهذا سُمُّوا أهلَ السنةِ والجاعة)(١).

وقال ابنُ القيمِ رحمه الله: (وكلُّ مَنْ أصَّل أصلاً لم يؤصِّلُه اللهُ ورسولُه قاده قسراً إلى ردِّ السنةِ وتحريفِها عن مواضعِها، فلذلك لم يُؤصِّلُ حزبُ الله ورسولِه أصلاً غيرَ ما جاءَ بهِ الرسولُ عُلَيَّ، فهو أصلُهم الذي عليه يُعَوِّلون، وجنَّتُهم التي إليها يَرْجعون)(٢).

كىف لا؟

والله عز وجل يقول: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱنْقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ لَا ﴾ [الحُجُرات].

ويقول سبحانه: ﴿ وَالسَّنبِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ التَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَرِي تَعْتَهَا التَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَرِي تَعْتَهَا التَّهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ويقول سبحانه: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَكَّى وَنُصْلِهِ عَهَا نَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ النساء].

فيا معشرَ الحزبين! مِنْ أين أخذتم أُصولَكمُ التي أقمتمْ وأسَّمْ عليها حزبَكم، وأيَّ سبيل سلكتم؟!

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۳/ ۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) «شفاء العليل» (١٤).

فإن قالوا: أخذناهُ من الكتابِ والسنةِ.

قلنا لهم: هل ما أنتم فيه من تحزبٍ جائزٌ لكم دونَ بقيةِ الناسِ من غيركم؟! أم هو جائزٌ لكم، ولغَيرِكم؟!

فإن قالوا: هو جائز لنا فقط دونَ العالمين.

فقد أتوا بها يُخالِفُ إجماعَ الأمةِ؛ إذ لا وَحيَ بعد رسولِ اللهِ ﷺ يُخُصُّهُم دونَ غيرِهم!

وإن قالوا: هو جائز لنا ولغيرنا!

فنسألهُم: هل هذا التجويزُ منكم له حدًّ! أم أنه لا حدَّ له؟! فإن قالوا: لهُ حدٌّ! طالبناهُم بالدليل المحَدِّدِ! ومقدارِه!

ولا دليل -لا في كثيرٍ، ولا في قليل-!

وإن قالوا: ليسَ له حدًّ!

فقد أَتَوْا منكرًا منَ القولِ وزورًا، ينقضُ ما ادَّعوهُ، وكيف لا يكونُ كذلك، وربُّنا سبحانَه و تعالى يقول: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوأً ﴾ [آل عمران:١٠٣].

فأيُّ تَفرُّقِ - وتفريقِ! بربكم -أشدُّ من هذا- دينًا ودُنيا-؛ ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾؟! يا هـؤلاء! لـو خـلا لكـم الجـوُّ(!)؛ فأنشأتم (الحـزبَ!) الـذي تريـدون! -سواءً سمَّيتموه: (جبهـةً!) أو: (رابطـة!) -أو غـيرَ ذلـك!؛ فهـل تـسمحونَ أو ستسمحونَ لأيِّ من أعضاءِ حزبِكُم -المحلومِ به!- إذا تحقق! أن ينشئ دَاخِلَ حِزبكم حزباً آخر؟!

لا ننتظِّرُ الأجوبَةَ على كُلِّ هذا أيها العقلاء!

فالأجوبةُ الحقةُ بدَهياتٌ معلومةٌ خوافِيها!

لا يليقُ بعاقلِ أن يُناطِحَ فيها!!(١٠).

فحزبُ الله، أهلُ السنةِ والجماعة يأخذونَ عقيدتَهم من الكتابِ والسنة ويفهمونَها بفهمِ سلفِ الأمةِ، ويأخذونَ أُصولَهم من الكتابِ والسنة التي تأمرُهم بالجماعةِ، وتحذّرُهم من الحزبيةِ والفرقةِ والاختلاف.

ثانياً: أنهُ -أي: حزبُ الله- في الطاعات ليسَ له متبوعٌ سوى رسولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع

كف لا؟

<sup>(</sup>١) «الهدى والنور» للشيخ على الحلبي حفظه الله.

يتوضأُ ﴿ أَمَامَ الصحابة ويقولُ: «مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا» (((). ويصلي ﴿ أَمَامهم ويقول: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي (()). ويحج ﴿ أَنَّ أَمَامهم ويقول: «خُذُوا عَنِّى مَنَاسِكَكُمْ (()).

ولذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (أهلُ الحقِّ والسنةِ لا يكون متبوعُهم إلا رسولَ الله على الذي لا ينطقُ عن الهوى، إنْ هو إلا وحيٌ يوحى، فهو الذي يجبُ تصديقُه في كُلِّ ما أخبرَ، وطاعتُه في كُلِّ ما أمرَ، إلى أن قال: بل يجعلونَ ما بُعِثَ به الرسولُ على من الكتابِ والحكمةِ هو الأصلَ الذي يعتقدونه ويعتمدونَه) (3).

ثالثاً: أنهُ في الولاءِ، يُوالي أهلَ الإيهانِ بحسَب ما معهم من الطاعات، ويعادي أهلَ البغي والعدوانِ بحسَبِ ما معهم من المعاصي والمنكراتِ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٥٩)، ومسلم (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٣١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٢٩٧) بلفظ: «لِتَأْخُذُوا مَنَاسِكَكُمْ»، وهذا اللفظ عند البيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) «مجموع الفتاوي» (٣/ ٣٤٦).

ويقول ﴿ اللهُ عَرَى الإِيمَانِ: الْمُوَالاةُ فِي اللهِ، والمعاداةُ فِي اللهِ وَالْحُبُّ فِي اللهِ، وَالْبُغْضُ فِي اللهِ وَالْحُبُّ فِي اللهِ، وَالْبُغْضُ فِي اللهِ (۱۰).

ُ فحزبُ الله، أهَلُ السنةِ والجهاعةِ كالبناءِ الواحدِ في قوتهِ قال ﷺ: «الْمُؤْمِنُ لِلمُؤْمِنُ لِلمُؤْمِنُ لِلمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ» (١).

والله عز وجل يحبُّ من المؤمنينَ ذلك.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَصَفًا كَأَنَّهُ مِبُنْيَنُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّالَّةُ اللَّهُ ا

فهل الحزبية البغيضة جعلتِ الحزبيين يقاتلون في سبيلِ اللهِ صفًا واحدًا كأنهم بنيانٌ مرصوص؟!

كيف لا؟

والنبيُّ ﷺ يقول: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» ( عَنَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الطبراني في «الكبير» (١١٥٣٧)، والبيهقي في «الـشعب» (٩٥١٣)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٤٦٨)، [«صحيح الجامع» (٢٥٣٩)].

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤٤٦)، ومسلم (٥٨٥) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٥٨٦)، وفي لفظ آخر: «الْـمُؤْمِنُونَ كَرَجُلٍ وَاحِدٍ، إِنِ اشْتَكَى رَأْشُـهُ تَـدَاعَى لَـهُ سَاثِرُ الْـجَسَدِ بِالْـحُمَّى وَالسَّهَرِ».

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه البخاري (١٣).

رابعاً: أنه -أي: حزبُ الله- في الجماعاتِ، يرى وجوبَ لزومِ جماعةِ المسلمينَ وإمامهم القائمِ، وأداءِ حقوقِه إليه.

استجابةً لقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا ٱطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱللَّهَ مِنكُرُ ﴾ [النساء:٥٩].

واستجابةً لقوله عُلَيُّ : «عَلَى الْـمَرْءِ الْـمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ وَكَرِهَ ؛ إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَلاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةَ » (٢).

واستجابةً لقوله على للخذيفة بن اليهان على الله الله المسلمين المسلمين واستجابةً المسلمين المسلمين والمامهم (").

فهل الأحزابُ اليومَ يَلْزَمون جماعةَ المسلمين وإمامَهم، أم يخرجون على جماعةِ المسلمينَ وإمامِهم؟!

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٤٤٢)، ومسلم (٢٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٧١٤٤)، ومسلم (١٨٣٩) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٤٠٠٧)، ومسلم (١٨٤٩).

#### وأما سمات الأحزاب الشيطانية البدعية:

وكما امتازَ الحزبُ الإلهيُّ الرحمانيُّ السنيُّ بجملةِ سماتٍ، فكذلك اتسمتِ الأحزابُ الشيطانيةُ البدعيةُ بعدة سماتٍ؛ مِنْ أبرزِها:

# أولاً: إلزامُ أَنفُسِهم والخلقِ بها ليس بلازمٍ في الشرع

والنبيُّ ﷺ يقول: «لا طَاعَةَ لَمِخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ» (١).

والإلزامُ بها ليسَ في الشرعِ شعارُ أهلِ البِدَعِ والأهواء، يقول شيخُ الإسلامِ ابنُ تيمية: (كان مِنَ شعارِ أهل البدع إحداثُ قولٍ أو فعلٍ، وإلىزامُ الناسِ به، وإكراهُهم عليه، والموالاةُ عليه، والمعاداةُ على تركه، كها ابتدعتِ الخوارجُ رأيها وألزمَتِ الناسَ وألزمَتِ الناسَ وعادَتْ عليه، وابتدَعَتِ الرافضةُ رأيها وألزمَتِ الناسَ به، ووالَتْ وعادَتْ عليه، وابتدَعَتِ الرافضةُ رأيها وألزمَتِ الناسَ به، ووالَتْ وعادَتْ عليه، وابتدَعَتِ الجَهْمِيَّةُ رأيها وألزَمتِ الناسَ به، ووالَت وعادَتْ عليه، وابتدَعَتِ الجَهْمِيَّةُ رأيها وألزَمتِ الناسَ به، ووالَت

والحزبيونَ في هذه الأيامِ ابتدعوا بدعةَ المظاهراتِ، وألزموا أنفسَهم والناسَ بها، وهي ليست مِنْ دينِ الله في شيءٍ.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (٥/٦٦)، والطبراني في «الكبير» (١٨/ ١٧٠/ ٣٨١)، [«صحيح الجامع» (٧٥٢٠)].

<sup>(</sup>۲) «الفتاوي الكبرى» (٥/ ١٨).

ثانياً: الغُلُوُّ في تقريب الموافِقِ لهم وإبعادِ المخالفِ لهم.

واللهُ عز وجل يقول: ﴿ لَا تَغَـٰ لُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [النساء:١٧١].

ويقول ﴿ إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ ﴾ [يَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ ﴾ (١).

وقال شيخُ الإسلام ابنُ تيمية رحمهُ اللهُ: (والرافضةُ وهم رؤوسُ المبتدِعةِ سلكوا في الصحابةِ عَضَى مسلكَ التفرُّقِ فوالوا بعضهم وغلوا فيه، وعادَوا بعضهم وغلوا في معاداتِه، وقد يسلكُ الحزبيون ما يشبهُ هذا، فتجدُ أحدَ الحزبين يتولى فلاناً ومُجبيّه، ويُبغِضُ فلاناً ومحبيه، ويَسُبُّ هذا ويُبَدِّعُه، ويمدَحُ هذا ويثني عليه، كلُّ ذلكَ بغير حَقِّ، وهذا كلُّه من التفرقِ والتشيُّعِ الذي نهى اللهُ عنهُ ورسولُهُ عَلَيْهُ.

فق\_\_\_ال تع\_\_الى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَاثُواْ شِيَعًا لَّسَتَمِنَهُمْ فِي شَيْءً ﴾ [الأنعام: ١٥٩])(٢).

ثالثاً: التسميةُ بها لم يُسَمِّ اللهُ تعالى عبادَه المؤمنين

والله عز وجل يقول: ﴿ هُوَ سَمَّكُكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبَّلُ وَفِي هَنَدًا ﴾ [الحج: ٧٨].

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن ماجه (۳۰۲۹)، و أحمد (۱/ ۳۶۷)، الطبراني في «الكبير» (۱۸/ ۲۸۹/ ۲۶۷)، [«الظلال» (۹۸)].

<sup>(</sup>٢) «منهاج السنة» (٥/ ١٣٣) بشيء من التصرف والاختصار.

وقال عَلَيْ: «وَمَنْ دَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ فَهُوَ مِنْ جُثَاءِ جَهَنَّمَ، وَإِنْ صَامَ وَلَى وَلَى مَلَى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسلِمٌ، فَادْعُوا الْـمُسْلِمِينَ بِأَسْمَائِهِمْ بِهَا سَسَّاهُمُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ » (۱). الْـمُسْلِمِينَ الْـمُؤْمِنِينَ عِبَادَ الله عَزَّ وَجَلَّ » (۱).

## رابعاً: التعصبُ للطائفة أو الجماعةِ، أو الحزبِ ولو خالفَ الشرعَ

والنبيُّ ﷺ يقول: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ، وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ، فَمَاتَ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً، وَمَنْ قَاتَلَ تَعْتَ رَايَةٍ عُمِّيَّةٍ يَغْضَبُ لِعَصَبَةٍ، أَوْ يَدْعُو إِلَى عَصَبَةٍ أَوْ يَدْصُرُ عَاهِلِيَّةً، وَمَنْ خَرَجَ عَلَى أُمَّتِي يَضْرِبُ بَرَّهَا وَفَاجِرَهَا وَلاَ يَتَحَاشَى مِنْ مُؤْمِنِهَا، وَلاَ يَفِي لِذِي عَهْدٍ عَهْدَهُ، فَلَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْهُ» (۱).

# أسبابُ التحزُّبِ المذموم، وآثارُهُ السيئةُ على الأمةِ الإسلامية

قلنا فيها سبق إنَّ الله قَسَمَ الخلقَ إلى قسمين:

#### القسمُ الأول: حزبُ الله.

قال تعالى في وصفه: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْعَلِبُونَ (المَائدة].

وقال تعالى: ﴿ أُولَكِمِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَآ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ١٠٠٠ ﴾ [المجادلة].

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (٥/ ٣٤٤)، والحاكم (١٥٣٤)، والطبراني في «الكبير» (٣٤٣١)، [«صحيح الترغيب» (٥)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٨).

#### القسمُ الثاني: حزبُ الشيطان.

قال تعالى في وصفه: ﴿ أُولَكِيكَ حِزْبُ ٱلشَّيَطَانِّ ٱلاَّ إِنَّ حِزْبُ ٱلشَّيْطَانِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ السَّيْطَانِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ اللهادلة].

وقد تكلمنا فيها سبق أيضاً عن أبرزِ سهاتِ حزبِ اللهِ، وعن أبرزِ سهاتِ حزبِ السهِ، وعن أبرزِ سهاتِ حزبِ الشيطان، لِيَهلِكَ من هلك عن بينة، ويجيى من حي عن بينة.

وكلامنا الآن سيكون عن أسبابِ التحزُّبِ المذمومِ، وآثارِهِ السيئةِ على الأمةِ الإسلاميةِ.

التحزبُ الذي نراهُ في الأمةِ اليومَ خِنْجَرٌ مسمومٌ طُعِنَتْ به أمةُ الإسلامَ فَفَرَّقها فِرقاً وأحزاباً ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِ مَرْحُونَ ﴿ اللهِ منون ].

التحزُّبُ الذي نراهُ في الأمةِ اليومَ ينافي الاجتماعَ الذي أمَرَ الإسلامُ به، ولا يَجَلَبُ على الأمةِ إلا التفرق، لأنَّ الحقَّ واحدٌ لا يتعدد، وليس بعدَ الحقِّ إلا الضلال.

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ آلَانِهِ مِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال

• فالأمةُ الإسلاميةُ تَعبدُ إِهًا واحدًا.

• وتتأسى برسولٍ واحدٍ.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنَكَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْبَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَذِيرًا ١٠٠ ﴾ [الأحزاب].

ويقولُ سبحانه في وصف هذا الرسول: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ آَ ۖ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُىُ الْمُوَىّٰ يُوحَىٰ اللهِ النجم].

• وتَتْبعُ كتاباً واحداً.

قال تعالى: ﴿ وَهَذَا كِنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارِكُ فَأَتَبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ١٠٠٠ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ ع

ويقول سبحانه في وصفِ هذا الكتابِ: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - قَالَمِنْ خَلْفِهِ - تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ (اللهُ النُصِّلَة).

• وتصلي إلى قِبلةٍ واحدةٍ.

قال تعالى: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمُ فَوَلُوا وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمُ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ [البقرة: ١٥٠].

• وتسلُكُ سبيلاً واحداً، وهو سبيلُ الله، وهو سبيلُ المؤمنين.

قال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَهَنَيًّ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴿ النَّا ﴾ [النساء]. ويقولُ ابنُ مسعودٍ هِ اللهِ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: «هَذِهِ سُبُلٌ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا اللهِ»، ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: «هَذِهِ سُبُلٌ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا اللهِ»، ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، ثُمَّ قَالَ: «هَذِهِ سُبُلٌ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ» ثُمَّ قَرَأً: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ﴾ [الأنعام] الآية)(١).

فإذا كانت الأمةُ الإسلاميةُ تعبدُ إلهًا واحدًا، وتتأسى برسولٍ واحدٍ، وتتبعُ كتاباً واحداً، وتصلي إلى قبلة واحدة، وتسلك سبيلاً واحدًا، وحزبُ اللهِ حزبٌ واحدٌ لا ثاني له، فها هذا التحزُّبُ الذي نراهُ في الأمة اليوم؟

ما هي أسبابُهُ، وما هي آثارُهُ السيئةُ على الأمةِ الإسلامية؟

## أولاً: أسبابُ التحزبِ المذمومِ

السببُ الأولُ: فسادُ العقيدةِ وقلةُ الدين.

قال تعالى: ﴿ وَلِا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْدِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴿ آلَ ﴿ اللهِ مِ اللهِ مِ اللهِ مَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴿ آللهِ مِ اللهِ مِ اللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ ﴿ آللهِ مِ اللهِ مِ اللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ ﴿ آللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ ﴿ آللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ اللهِ اللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا لَدَيْمِهُمْ فَرِحُونَ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ وَمَا اللهِ مَا اللهُ مُنْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ مُنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ مُنْ اللّهُ مَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ ا

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَذِهِ الْمَتُكُمُّمُ أَمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ اللهِ اللهِ وَالأَبِياء].

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه النسائي في «الكبرى» (۱۱۱۰۹)، وأحمد (۱/ ٤٣٥)، والطيالسي (۲٤۱)، والمدارمي (۲۰۲)، [«المشكاة» (۲۷)].

### السببُ الثاني: فسادُ المنهج.

لمَا تركَ بعضُ الناسِ منهجَ الصحابةِ المعصوم، واتبعوا مناهج البشر، تفرقوا وتحزّبوا واختلفوا، يقول على التَفْتَرِقَنَّ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً؛ وَاحِدَةٌ فِي الْحَبَاعَةُ» (١) الْحَبَنَةِ، وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ» قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَهَاعَةُ» (١).

ويفسرُ لنا النبيُّ ﷺ الجماعةَ فيقول: «وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً؛ كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً» قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي»(۲).

فيا من تركتم منهجَ الصحابةِ وتَحَزَّبتم وسلكتم منهجَ الحزبيين، وسميتم أنفسَكمُ بالسلفيين زعمتم؛ لقد ضللتمُ الطريقَ وما أنتم بمصلحين، فالإصلاحُ الحقيقيُّ لا يكونُ إلا بالرجوعِ إلى الدينِ واتباعِ منهجِ الصحابةِ رضي الله عنهم أجمعين.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُ وَا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴿ وَالرعد: ١١].

وقال ﷺ: «إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَرَكْتُمُ الْجِهَادَ، سَلَّطَ اللهُ عَلَيْكُمْ ذُلاَّ لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ "".

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ماجـه (٣٩٩٢)، والطـبراني في «الكبـير» (١٨/ ٧٠/ ١٢٩)، وفي «مـسند الـشاميين» (٩٨٨)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٦٣)، [«السلسلة الصحيحة» (١٤٩٢)].

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه الترمذي (٢٦٤١)، والحاكم (٤٤٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٤٢)، [«السلسلة الصحيحة» (١٣٤٨)].

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: رواه أبو داود (٣٤٦٢)، والبزار (٥٨٨٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٣١٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٢٠٩)، [«صحيح الترغيب» (١٣٨٩)].

وقال عُلَيْكَ لأصحابِه يوماً: «إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتْنَةٌ» فَقَالُوا: فَكَيْفَ لَنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ وَكَيْفَ نَصْنَعُ؟ قَالَ: «تَرْجِعُونَ إِلَى أَمْرِكُمُ الأَوَّلِ» (١).

والرجوعُ بالأمةِ إلى أمرِها الأولِ الذي كان عليه النبيُّ ﴿ فَهِ وَأَصِحَابُهُ الكرامُ لا يكونُ أَبداً بالتحزُّب، وإنها يكونُ بالدعوةِ إلى اللهِ على بصيرةٍ على منهاجِ النبوة.

## السببُ الثالثُ: اتباعُ الظنِّ وما تهوى الأنفس

والضلالُ كُلُّهُ، والهلاكُ كُلُّهُ، والتفرقُ كُلُّهُ في اتباع الظنِّ والهوى.

قال تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ۗ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَّيِمٍمُ ٱلْهُدَئَ

وقـــال تعـــالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَكَ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِثْدٌ ﴾ [الحُجُرات: ١٢].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَا ٓ قَوْمِ قَدْ ضَالُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُواْ صَيْدُا وَضَالُواْ صَالِي وَأَضَالُواْ صَالِيكِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّرَ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمَ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهُوَآ عَمْمٌ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اللَّهُ عَمَالًا مَعْدِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ۞ ﴿ [القصص].

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الطبراني في «الكبير» (٣٣٠٧)، وفي «الأوسط» (٨٦٧٩)، [«السلسلة الصحيحة» (٢١٦٥)].

والهوى يُفَرِّقُ ولا يُجَمِّعُ لأنَّ كلَّ حزبِ يَتَّبعُ هواه.

عن معاوية والمعنف قال: (قَامَ فِينَا رَسُولُ الله والله الله الله عَلَى يَوْمًا فَذَكَرَ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ قَبْلَكُمْ تَفَرَّقُوا عَلَى اثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فِي الأَهْوَاءِ، أَلا وَإِنَّ هَذِهِ الأُمَّةَ سَتَفْتَرِقُ عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فِي الأَهْوَاءِ؛ كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً، وَهِيَ الْجَهَاعَةُ) (١).

فالهوى يُفرِّقُ ويُضِلُّ ويُعمي القلوبَ.

كيف لا؟

واللهُ عزَّ وجل يقول: ﴿ أَرَءَ يَتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَىٰ هَدُهُ هَوَى لُهُ أَفَأَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللهُ عَنْ مَنْ اللهُ عَنْ أَكُ ثُرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَا لَأَنْعَامِ ۖ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴿ اللهِ قَانِ].

ويقول سبحانه: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَهَهُ مُوَنِهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْرِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آَ ﴾ [الجاثية].

السببُ الرابعُ: الغُلُوُّ وسوءُ الفهمِ في الدين، والابتعادُ عن العلماءِ الربانيين.

وهذا ما حصلَ للخوارجِ فقد غَلَوْ في الدينِ، وفهِموا النصوصَ الشرعيةَ فها خاطئاً مخالفاً لفهم الصحابةِ على ما ي بن أبي طالبٍ على فقاتلوه، ولهذا لما ناظرهمُ ابنُ عباسٍ على وبيَّنَ لهم الفهمَ الصحيحَ للنصوصِ رجعَ منهم ألفان (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (٢)، [«الظلال» (٢)].

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٢٥٦).

وفي ذلك دليلٌ على أنَّ الرجوعَ إلى أهلِ العلمِ فيه السلامةُ من الشرورِ والفتنِ. كيف لا؟

واللهُ عز وجل يقول: ﴿ فَتَنَّكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ النَّهِ ۗ [النحل].

ومما يدلُّ على أنَّ الرجوعَ إلى أهلِ العلمِ خيرٌ للمسلمين في أمورِ دينهم ودنياهم قصة يزيدَ الفقيرِ وجماعتِه.

يقول يزيدُ الفقير: (كُنْتُ قَدْ شَغَفَنِي رَأْيٌ مِنْ رَأْيِ الْحُوَارِجِ، فَخَرَجْنَا فِي عِصَابَةٍ ذَوِي عَدَدٍ نُرِيدُ أَنْ نَحُجَ، ثُمَّ نَخْرُجَ عَلَى النَّاسِ، قَالَ: فَمَرَوْنَا عَلَى الْمَدِينَةِ فَإِذَا جَابِرُ فَي عَدْدِ اللهِ يُحَدِّثُ الْقَوْمَ - جَالِسٌ إِلَى سَارِيَةٍ - عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنَى، قَالَ: فَإِذَا هُو قَدْ ذَكَرَ الْجَهَنَّمِيِّنَ، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: يَا صَاحِبَ رَسُولِ اللهِ! مَا هَذَا الَّذِي تُحُدِّثُونَ؟ وَاللهُ يَقُولُ: ﴿ إِنَّكَ مَن تُدَخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُم ﴾ [آل عمران:١٩٢] ويقول: ﴿ كُلَمَا اللهُ يَقُولُ وَنَ اللهُ يَقُولُ وَنَ اللّهُ يَعْمُوا مِنْهَا مِنْ غَيِّ أَعِيدُوا فِيهَا ﴾ [الحج:٢٢] فَهَا هَذَا الَّذِي تَقُولُ ونَ؟ قَالَ: فَقَالَ: أَتَقْرَأُ الْقُرْآنَ؟ قُلْتُ: نَعَمْ! قَالَ: فَهَلْ سَمِعْتَ بِمَقَامٍ مُحُمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، يَعْنِي فَقَالَ: أَتَقْرَأُ اللهُ فِيهِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ! قَالَ: فَهَلْ سَمِعْتَ بِمَقَامٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، يَعْنِي اللَّذِي يَعْفُولُ اللهَ فِيهِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ! قَالَ: فَهَلْ سَمِعْتَ بِمَقَامٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، يَعْنِي اللَّذِي يَعْفُولُ اللهُ فِيهِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ! قَالَ: فَإِنَّهُ مَقَامُ مُحَمَّدٍ فَهُنْ اللهُ فِيهِ؟ قُلْتُ وَلَا قَالَ: فَإِنَّهُ مَقَامُ مُحَمَّدٍ فَهُنْ الشَّيْخَ يَكُذِبُ عَلَى رَسُولِ الله عَلَى الله فَيهِ؟ فَلْ وَاللهِ مَا خَرَجَ مِنَّا غَيْرُ رَجُلٍ وَاحِدٍ) (الله عَنْ الشَّيْخَ يَكُذِبُ عَلَى رَسُولِ الله فَيْ الله قَالَ فَلَا وَاللهِ مَا خَرَجَ مِنَّا غَيْرُ رَجُلٍ وَاحِدٍ) (الْ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٩١).

## السببُ الخامسُ: حبُّ الدنيا والحرصُ على العلوِّ في الأرض، وفسادُ النيات

وهذا واضحٌ جداً في أحزابِ اليوم، فهم بالأمسِ كانوا يتكلمون باسمِ الإسلام ويقولون: الإسلامُ هو الحلُّ، فلما وصلوا إلى سُدَّةِ الحكمِ، جعلوا المدنيةَ والديمقراطية والحرية هي الحلُّ ولا حولَ ولا قوة إلا بالله.

واللهُ عز وجل يقول: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعَكُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴿ إِللْهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال

# ثانياً: الآثارُ السيئةُ للحزبيةِ على الأمةِ الإسلامية

## ١. التناحُر والتنافرُ والتنازعُ والتحاسدُ والتباغضُ والتدابر

وهذه أمراضٌ خطيرةٌ تنتشرُ في الأمةِ بسببِ التحزبِ مما أدى إلى ذهابِ قـوةِ المسلمينَ وضعفِهم وزوالِ دولتهم.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَكَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَاصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ اللهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ اللهُ اللهُ ال

وقال ﴿ إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْ ذَبُ الْـحَدِيثِ، وَلاَ تَحَسَّسُوا، وَلاَ تَجَسَّسُوا، وَلاَ تَجَسَّسُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ تَجَسَّسُوا، وَلاَ تَذَابَرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا » (۱).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦٠٦٦)، ومسلم (٢٥٦٣) واللفظ له.

### ٢. الانشغالُ بالسياسةِ الأوروبيةِ التي أفسدتِ البلادَ والعباد

ويا ليتَ الحزبينَ انشغلوا بالسياسةِ الشرعية، وإنها دفعهم الغلوُّ في فقهِ الواقعِ في الانغهاسِ في السياسةِ الأوروبية الظالمة؛ يقول الإمامُ الألبانيُّ رحمهُ الله: (يجبُ ألا يدفعنا الرضا بفقهِ الواقعِ بصورتِه الشرعيةِ، أو الانشغالُ به إلى ولوجِ أبوابِ السياسةِ المعاصرةِ الظالمِ أهلُها، مُغترين بكلهاتِ الساسةِ، مرددين لأساليبهم، غارقينَ بطرائقِهم، وإنها الواجبُ هو السيرُ على السياسةِ الشرعية، ألا وهي خارقينَ بطرائقِهم، وإنها الواجبُ هو السيرُ على السياسةِ الشرعية، ألا وهي منهجِ السلفِ العالمِ ولا تكونُ هذه الرعايةُ إلا في ضوءِ الكتابِ والسنةِ، وعلى منهجِ السلفِ الصالحِ، وبيدِ أولي الأمرِ من العلماءِ العاملين والأمراءِ العادلين، فإنَّ الله يزعُ بالسلطانِ ما لا يزعُ بالقرآن. أما تلك السياسةُ الغربيةُ التي تفتحُ أبوابَها، وتغرُّ أصحابها: فلا دينَ لها، وسائرُ من انساقَ خلفَها أو غرقَ ببحرِها أصابه بأسُها، وضربه جحيمُها، لأنه انشغلَ بالفرعِ قبلَ الأصلِ، ورحمَ اللهُ مَنْ قال: من تعجلَ الشيءَ قبلَ أوانِه عوقبَ بحرمانه) (۱).

وظنَّ الحزبيون الذين انشغلوا بالسياسةِ الأوروبيةِ الظالمةِ أنهم يحسنون صنعًا، ويخدمون البلادَ والعباد.

والله عز وجل يقول: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْزِيْكُمْ فِ الْخَسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ اللَّهِ عَز وجل يقول: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْزِيْكُمْ فِ الْحَيْوَةِ اللَّهِ عَز وجل يقول: ﴿ قُلْ هَلْ نُلْزِيْكُمْ فِ الْحَيْدُةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ ع

<sup>(</sup>١) «فقه الواقع» (ص٦٢-٦٣).

ويقول سبحانه: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ عَوْرَهَ أَهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَعَلِهِ عَمَلِهِ عَمَلِهِ عَلَى اللَّهَ يَضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهِدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [فاطر:٨].

ويقول سبحانه: ﴿ أَفَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّيِّهِ - كُمَن زُيِّنَ لَهُ وسُوَءُ عَمَلِهِ وَالْبَعُوَ الْهُوَآءَهُمُ الله [عمد].

## ٣. إقرارُ التحاكمِ إلى الأحكامِ الوضعيةِ ، والتهوينُ من أمرِ الأحكامِ الشرعية

والسببُ في ذلك قلةُ الدين، ومخالطةُ الساسة والعِلمانيين، وغيرِ المسلمين، وكما قالوا: كثرةُ المساسِ تُفقدُ الإحساس، فكم كُنا نسمعُ من بعضِ الحزبيين قديمًا في خطبهم ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَا بِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولَا بِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولَا بِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولَا بِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّهُولُولَا اللّهُ الل

واليومَ وبعدَ أَنْ وصلوا إلى الحكم لم يعودوا يتكلمون بها، ولا يُحكِّمون شرعَ الله، والله عز وجل يقول: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ يَكُا لَيْكُ اللهِ عَلَوْنَ اللهُ عَلَوْنَ اللهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَيْ عَلَوْنَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَوْنَ اللهُ عَلَوْنَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَوْنَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ

# ٤. مداهنة أهلِ البدعِ والتقربُ إليهم، والتلونُ وعدمُ الوضوحِ في الأحكامِ الشرعيةِ إرضاءً للعامة.

كالتمييع في حديثهم عن: الربا، والحجاب، والسباحة للمرأة والغناء والمعازف، ومشاركة المرأة في العمل السياسي، وغير ذلك مما لا يقرُّه شَرعُنا.

والله عز وجل يقول: ﴿ وَدُّواْ لَوْمُدِّهِمْ فَيُدِّهِمُونَ كُنَّ ﴾ [القلم].

ورضي الله عن ابنِ مسعودِ الذي قال: (مَن كانَ مُسْتَنَّا فَلْيَسْتَنَّ بمن قد ماتَ، فإنَّ الحيَّ لا تُؤمَنُ عليه الفِتْنَةُ)(١).

ورحمَ اللهُ من قال: أركانُ الحزبيةِ ثلاثةٌ: الكذب، الخداع، التلبيسُ (٢).

## ه. مشابهةُ أهلِ الكتابِ، واتباعُ سَنَنِهم

وصدقَ رسولُ الله ﴿ حَيْنَ قال: «لَتَتَبِعُنَّ سَنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ، شِبْرًا بِشِبْرٍ، وَخِرَاعًا بِلِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا فِي جُحْرِ ضَبِّ لاَتَّبَعْتُمُ وهُمْ » قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ! آلْيَهُودَ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: «فَمَنْ؟!» (٣).

فأهلُ الكتابِ اتخذوا أحبارَهم ورهبانهم أربابًا من دونِ الله، والمتعصبونَ للأحزابِ اتخذوا قادتهم وسادتهم أربابًا من دونِ الله، فهم لم يعبدوهم؛ ولكن أطاعوهم وحَرَّموا ما حرَّموا وحلَّلوا ما حلَّلوا، وهذه هي العصبيةُ الحزبيةُ التي فرَّق الأمةَ، وجعلتها فرقاً وأحزاباً ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴿ آلَ المُومنون].

<sup>(</sup>۱) رواه البغوي في «شرح السنة» (۱/ ۲۱۵، ۲۱۵)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (۲/ ۱۱۹)، والقرطبي في «تفسيره» من طريق سُنيد (۱/ ۲۰) بلفظ: (من كان منكم متأسيا فليتأسَّ...) وروي باللفظ المذكور عن عبد الله بن عمر، رواه أبو نعيم في «الحلية» (۱/ ۳۰۵)، والخطيب في «تالي التلخيص» (۱/ ۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) «أحكام التصوير» للشيخ مقبل (ص٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣٤٥٦)، ومسلم (٢٦٦٩) واللفظ له.

والله عز وجل يُبَرِّئُ رسولَهُ ﷺ من هؤلاء الذين فَرَّقوا دينهم.

فيق ول سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَمِنَهُمْ فِي شَيْءً إِنَّمَا آ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَيِّتُهُم عِاكَانُوا يَفْعَلُونَ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عُمَّ يُنَيِّتُهُم عِاكَانُوا يَفْعَلُونَ (اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عُمَّ يُنَيِّتُهُم عِاكَانُوا يَفْعَلُونَ (اللهُ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الل

فالحزبيةُ التي نراها اليومَ: ويلٌ وثبورٌ ولو ادعتْ أنها على الهدى والنور.

والحزبيةُ التي نراها اليومَ: محنةٌ وفتنةٌ ولو زعمت أنها على الكتابِ والسنة.

والحزبيةُ مَرَضٌ خطير، من ابْتُلِيَ به هلك... فكونوا من الحزبية والتحزب على مذرِ.

ولعلَّ سائلاً يسأل: هل الإسلامُ يمنعُ منَ العملِ الجماعيِّ؟

الجوابُ: لا، بلِ الإسلامُ يحثُّ على التنظيمِ والتخطيطِ والعملِ الجماعيِّ في الدعوةِ إلى الله حتى تؤتيَ الدعوةُ أُكُلَها، وتحققَ أهدافَها.

ولكنِ العملُ الجهاعيُّ أو التجمعُ الشرعيُّ لا بدَّ أن ينضبطَ بالضوابطِ الشَرعية التالية:

١ - الاجتماعُ على البرِّ والتقوى، لقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْهِرِ وَٱلنَّقُوىٰ وَلَا نَعَاوَنُواْ
 عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢].

٢- الدعوةُ إلى الكتابِ والسنةِ بفهمِ سلفِ الأمة، لقوله ﷺ: «تَرَكْتُ فِيكُمْ شَيْئَيْنِ
 لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ الله وَسُنَتِي، وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَيَّ الْحَوْضَ» (١).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الحاكم (٣١٩) واللفظ له، والبزار (٨٩٩٣)، والدارقطني في «سننه» (٢٠٦٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١١٤/١٠) بلفظ: «خلفت فيكم ما لم....»، [«صحيح الجامع» (٢٩٣٧)].

ولقوله ﴿ اللهُ عَلَيْهِ وَأَصْحَابِ النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً » قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِ » (١).

- ٣- ألا تدعو إلى معصية ولا تنصر عصبية، لقوله وهي الطّاعة، ومَنْ خَرَجَ مِنَ الطّاعة، وَفَارَقَ الْجَهَاعَة، فَهَاتَ مَاتَ مِيتةً جَاهِلِيَّةً، وَمَنْ قَاتَلَ تَعْتَ رَايَةٍ عُمِّيَّةٍ، يَغْضَبُ لِعَصَبَةٍ أَوْ يَنْصُرُ عَصَبَةً، فَقُتِلَ فَقِتْلَةٌ (٣) جَاهِلِيَّةٌ (٤).
- إن يُقِرَّهُ علماءُ أهلِ السنةِ والجماعةِ، لقوله تعالى: ﴿ فَسَعَلُوا أَهْـ لَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴿ فَاسَعَلُوا أَهْـ لَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴿ فَاسَعَلُوا أَهْـ لَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ فَاسَعَلُوا أَهْـ لَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ فَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

فالعلماءُ هم ورثةُ الأنبياء.

والعلماءُ هم أعلمُ الناسِ بالحقِّ، وأرحمُ الناس بالخلق.

والعلماءُ هم زينةُ الأرضِ يُهتدى بهم في ظلماتِ الفتنِ.

٥- أن لا تشُقَّ عصا الطاعة لولاة الأمرِ منَ المسلمين، لقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ الطَّيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّامْرِ مِن كُرَّ ﴾ [النساء: ٥٩].

<sup>(</sup>۱) حسن: رواه الترمذي (٢٦٤١)، والحاكم (٤٤٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٩/ ٢٤٢)، [«السلسلة الصحيحة» (١٣٤٨)].

<sup>(</sup>٢) لعصبة: أي: يغضبُ ويقاتلُ ويدعو لا لنصرة الدين والحق بل لمحض التعصب لقومه وهواه كما يقاتـلُ أهل الجاهلية.

<sup>(</sup>٣) فقتلة جاهلية: أي: فقتله كقتله أهل الجاهلية.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٨).

ولقوله على الله على الله عَنْ وَلِيَ عَلَيْهِ وَالٍ فَرَآهُ يَأْتِي شَيْئًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ؛ فَلْيَكْرَهْ مَا يَأْتِي مِنْ مَعْصِيَةِ الله؛ فَلْيَكْرَهْ مَا يَأْتِي مِنْ مَعْصِيَةِ الله، وَلاَ يَنْزِعَنَّ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ» (١٠).

٦- أن لا تكونَ لديهم بَيعةٌ.

٧- أن يلتزمَ الشريعةَ في وسائله.

خلاصةُ الأمر: التكتلُ والتجمعُ في سبيلِ العملِ بالإسلامِ الذي كانَ عليه الرسولُ وَ اللهِ أُمرٌ واجبٌ، لا يختلفُ فيه اثنان، ولا ينتطحُ فيه عنزان كما يُقال، بل لن تقومَ قائمةُ المسلمين، ولن يتحققَ المجتمعُ الإسلاميُّ، ولن تقومَ الدولةُ الإسلاميةُ إلا بمثلِ هذا التجمع، لكنْ شروطُه: أن لا يكونَ عصبيةً لشخصٍ، أو لطائفةِ دونَ أخرى، وإنها التعصبُ للهِ فيها جاءَ عنِ اللهِ ورسولِهِ وَ على منهجِ السلفِ الصالح''.

وهذا الاجتماعُ ليسَ إلا وسيلةً من وسائلِ الدعوةِ إلى الله، فيُنظر إلى حالِ الطائفةِ المجتمعةِ: (فإنْ كانوا مجتمعينَ على ما أمرَ اللهُ به ورسولُه، من غير زيادةٍ ولا نقصانٍ، فهم مؤمنونَ، لهم ما لهم وعليهم ما عليهم، وإن كانوا قد زادوا في ذلكَ ونَقصوا، مثلَ التعصبِ لمن دخل حزبَهم بالحقِّ والباطلَ، والإعراضِ عمن لم يدخلُ في حزبهم -سواءٌ كان على الحقِّ أو الباطلِ - فهذا من التفرقِ الذي ذَمَّهُ اللهُ تعالى ورسوله) (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العمل الجماعي في الإسلام» للشيخ عبد الله السبت رحمه الله (ص٤٩).

<sup>(</sup>٣) «فتاوى شيخ الإسلام» (١١/ ٩٢).

وسُئِلَ إمامُ العصرِ فضيلةُ الشيخِ محمدُ ناصرُ الدينِ الألبانيُّ رحمه الله: هل ترونَ أنَّ أصلَ فكرةِ العملِ الجهاعيِّ اليومَ بدعةٌ وحرامٌ؟

فأجابَ الشيخ رحمه الله: لا! العملُ الجماعيُّ ليسَ هناك مجالٌ لإنكارِه، إذا لم يقترنْ بالتحزب.

والعملُ الجماعيُّ، يشمَلُه عديدٌ من الآياتِ الكريمة.

وقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُونَ ۗ ﴾ [المائدة:٢].

فمثلُ هذا التعاونِ الجماعيِّ، ليسَ هناك مجالٌ لإنكارِه إطلاقًا، لأنَّ الإسلامَ قائمٌ على هذا التعاونِ، ولكنَّ الظاهرةَ التي تبدو في العصرِ الحاضرِ قد انحرفَتْ عن هذه الغايةِ من التعاونِ على البرِّ والتقوى بها خالطَها من التحزبِ والتعصبِ إلى درجةِ أنه صارَ أمراً مهضوماً مقبولاً عندَ كثيرٍ من الدعاةِ؛ كالتكتلِ باسمِ الحزب.

ونحن نعلمُ أنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ قد نهى في كتابه عن التعصبِ لحزبِ أو طائفةٍ أو جماعةٍ لها نظامُها الخاص، ومنهجُها الخاص كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنَ اللّهِ مِنَ اللّهِ مِنَ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ

<sup>(</sup>١) «مختصر الحثيث» (ص٥٤٩).



#### الأمرُ الثامن

# الفهم الصحيحُ لأسبابِ العزِّ والنصرِ والتمكينِ والجهاد في سبيل الله يحفظُ المؤمنَ من الفتن

يستطيعُ المؤمنُ أن يواجمه الفتنَ بالفهم الصحيح لأسباب العز والنصر والتمكين، وبالفهم الصحيح أيضاً للجهادِ في سبيل الله بضوابطه الشرعية.

الناسُ قديماً وحديثاً يَحْرِصُونَ على العزّةِ -وهي الشَّرفُ والرِّفعةُ والغَلَبةُ والمَعَلَبةُ والغَلَبةُ والمَعَلَبةُ والمَعَلَبةُ والمَعَةُ والمَعَلَبةُ والمَعَةُ والمَعْتَةُ والمُعْتَةُ والمُعْتَقُوعُ والمُعْتَةُ والمُعْتَعِلْمُ والمُعْتَةُ والمُعْتَةُ والمُعْتَةُ والمُعْتَةُ والمُعْتَعِلِمُ والمُعْتَقِعُ والمُعْتَقِعُ والمُعْتَعُوعُ والمُعْتَقِعُ والمُعْتَعِلِمُ والمُعْتَقِعُ والمُعْتَعُوعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعُوعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِلِمُ والمُعْتَعُوعُ والمُعْتَعِلِمُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِلِمُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتِعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعِلِمُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِمُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِمُ والمُعْتَعِمُ والمُعْتَعِقُوعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقُوعُ والمُعْتَعِقِعُ والمُعْتَعِقِعُ و

• فالكفَّارُ رأَوْا أَنَّ عِزَّتَهم في اتخاذِهِمْ آلهةً غيرَ الله، فأذلَّتُمُ اللهُ.

قالَ تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَالِهَ لَيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًا ﴿ اللَّ كَلَا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ اللَّهِ الرَّمِ اللَّهِ عَالِهَ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

• والمنافقون رَأَوْا أَنَّ عزَّتَهم في موالاتِهم للكُفَّارِ، فأذهَّمُ اللهُ.

قالَ تعالى لرسولِه ﴿ يَشِرِ المُنفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمَّ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّا الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

• وأمَّا المؤمنونَ الصادقونَ فقد عَلِموا وأيقَنوا أنَّ العزَّةَ لله وحدهُ.

قَـالَ تعـالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ [فاطر:١٠]. فطلبوها مِـنَ الله وحدَه، فأعزهم الله. قَالَ تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ (١) [المنافقون].

وضَربَ الفاروقُ عمرُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

واللهُ -عزَّ وجلَّ - وعدَ عبادَهُ المؤمنينَ الصّادقينَ الـذين طلَبوا العزةَ منه بالإسلامِ أن يُعِزَّهُمْ وينصرَهُمْ ويُمكّنَهُم في الأرضَ.

قالَ تعالى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُ وَالصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّ هُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِيكَ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُسَدِّلُهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْئًا ﴾ [النور:٥٥].

وقالَ تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَاوَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ (اللَّهِ) [غافر].

وقالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِ ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ٱلصَّدِاحُونَ ﴾ [الأنبياء].

وقالَ عُلِيًّا: «بَشِّرْ هذهِ الأُمَّةَ بالسَّناءِ، والدِّينِ، والرِّفْعَةِ، والنَصْرِ، وَالتَّمْكِينِ فِي

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٢٠٧)، والدينوري في «المجالسة» (١٨).

الأَرْضِ، فَمَنْ عَمِلَ مِنْهُمْ عَمَلَ الآخِرَةِ للدُّنْيَا، لَمْ يَكُنْ لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ»(١).

وقالَ ﷺ: «إِنَّ اللهَ زَوَى لِي الأرضَ» -أي: ضامً لِي الأرضَ «فَرَأَيْستُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا وَإِنَّ مُلْكَ أُمَّتِي سَيَبْلُغُ مَا زُوِيَ لِي مِنْهَا» (٢٠٠).

• واللهُ -عزَّ وجلّ- إذا وعدَ لا يُخْلِفُ وعدَهُ.

قالَ تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُحْلِفُ اللَّهُ وَعَدَهُ, وَلَكِئَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم].

وقالَ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْحَنَةُ مُقَالِهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْحَنَةُ مُقَالِمُونَ وَيُقَلِمُونَ وَيُقَلَلُونَ وَيُقَلَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِ التَّوْرَسَةِ الْحَكَنَةُ مُقَالِمُ اللَّهِ فَيَقَلُمُونَ وَيُقَلَلُونَ وَيُقَلِمُ اللَّهِ فَيَقَلُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ حَقًا عَلَيْهِ حَقًا عَلَيْهِ حَقًا فِ التَّوْرَسَةِ وَالْمُؤْرُالِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ اللَّذِي بَايَعْتُمُ وَالْإِنْ فَوَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّذِي بَايَعْتُمُ اللَّذِي بَايَعْتُمُ اللَّهُ وَذَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللللَّهُ الللللَّلْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولِلْمُ الللللْمُ اللل

والأمةُ الإسلاميةُ اليومَ تمرُّ بحالاتٍ أخبَر عنها رسولُ الله عَلَيُ فوصلَتْ إلى ما وصلَتْ إلى ما وصلَتْ إلى ما وصلَتْ إلى على على أحدٍ.

# الحالة الأولى: حالةُ الوَهْنِ «حبُّ الدُّنْيَا وكَرَاهِيَة المَوتِ»

• عن ثوبانَ عِشْتُ قَالَ: قَالَ رسولُ الله عُلَيْكَ: «يُوشِكُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ الل

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد (٥/ ١٣٤) والحاكم (٧٨٦٢) وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٥٥-٢٥٦) والبيهقي في «دلائل النبوة» (٦/ ٣١٨) واللفظ لأحمد [«صحيح الترغيب» (٢٣)]

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٢٨٨٩).

أَنْتُمْ يَومَئذٍ كَثيرٌ؛ ولَكنكم غُثاءٌ كَغُثَاءِ السَّيْلِ، ولينزعَنَّ اللهُ من صُدورِ عدوِّكم المهابة مِنكُمْ، وَلَيْقِذفَنَّ اللهُ في قُلُوبكُم الوَهْنَ». قالوا: يا رسولَ اللهِ! وما الوَهنُ؟ قال: «حبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ الموتِ»(۱).

- وعن ابنِ عمرَ عَسَ أَنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالِعِينَةِ، وأخذتُمْ أَذْنَابَ البقرِ، وَرَضِيْتُم بِالزَّرْعِ، وتَرَكْتُم الجِهَادَ» -وهذا كناية عَنْ حُبِّ الدُّنيا وكراهية الموتِ كما جاءَ في الحديثِ الأولِ «سَلَّطَ اللهُ علَيكم ذُلاً لاَ يَنْزِعهُ حتّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينَكُمْ» (٢).
- وهذا ظاهرٌ جداً في الأمةِ اليومَ، فالذين يَخرجونَ في مظاهراتٍ لا يَطلبونَ إلا الدُّنيا، والأطباءُ الذين يعتصمونَ ويمتنعونَ عنِ العملِ ويتركونَ المرضى يموتُونَ، لا يُريدونَ إلّا الدُّنيا، والمُعلِّمونَ الذين يُضرِبونَ عن التَّدريسِ ويَتركونَ الطلابَ بدونِ تعليمٍ، لا يُريدونَ إلا الدّنيا.

# الحالة الثانية: حالةُ الدَّخَنِ «انحرافٌ عنِ السُّنَّةِ، وفَسَادٌ في القلوبِ»

• يقولُ حذيفةُ ﴿ عَنِ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ ﴿ عَنِ الْخَيْرِ، وَكُنْتُ اللهِ عَنِ الْخَيْرِ، وَكُنْتُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنِ الْخَيْرِ، وَكُنْتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٤٢٩٧) وأحمد (٥/ ٢٧٨) والطيالسي (٩٩٢) والبيهقي في «دلائل النبوة » (٦٨) واللفظ لأبي داود [«السلسلة الصحيحة » (٩٥٨)]

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: رواه أبو داود (٣٤٦٢) والبزار (٥٨٨٧) والطبراني في «مسند الشاميين» (٢٤١٧) والبيهقي في «السنن الكبري» (٣١٦/٥) [«صحيح الترغيب» (١٣٨٩)].

قَالَ: «نَعَمْ!»، قُلْتُ: وهَلْ بَعْدَ هَذَا الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟

قَالَ: «نَعَمْ! وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟

قَالَ: «قَوْمٌ يَسْتَنُّونَ بِغَيْرِ سُنَّتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»، قُلْتُ: فَهَلْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟

قَالَ: «نَعَمْ! دُعَاةٌ عَلَى أَبُوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! صِفْهُمْ لَنَا، قَالَ: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: فَهَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟

قَالَ: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْـمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»، قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَمُمْ جَمَاعَةٌ وَلَا إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصْلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدْرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ»(۱).

• وهذا ظاهرٌ في الأمةِ اليوم، بُعدٌ عن السنةِ، وفسادٌ في القلوب إلاَّ مَنْ رَحِمَ ربي.

## الحالةُ الثَّالثةُ: حالةُ الفوضى «جاهلٌ يُفتي، ورُوَيْبِضَةٌ يتكَلَّمُ»

• قالَ ﴿ قَالَ ﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العُلَمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا» (٢٠).

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦) ومسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٠٠) ومسلم (٢٦٧٣).

- وقالَ عَلَى النَّاسِ سَنَوَاتُ خَدَّاعَاتُ، يُصَدَّقُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْكَاذِبُ، وَيُكَذَّبُ فِيهَا الْأَمِينُ، وَيُخَوَّنُ فِيهَا الْأَمِينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا الْرُّمِينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا الْرُّمِينُ، وَيَنْطِقُ فِيهَا الْرُّمِينَ، وَيَنْطِقُ فِيهَا اللَّوَيْنِضَةُ»، قِيلَ: وَمَا الرُّوَيْنِضَةُ؟ قَالَ: «الرَّجُلُ التَّافِهُ يَتَكَلَمُ فِي أَمْرِ الْعَامَّة» (۱).
- وهذا ظاهرٌ في الأمةِ اليومَ، فَمَنِ الذي يُفتي للشَّبابِ بالخُروجِ إلى الشارعِ في مظاهراتٍ، ويُخْبِرُهُمْ أنَّ مَنْ ماتَ منهم ماتَ شهيدًا؟! وَمَن الذي يتكلَّمُ في المسائلِ الكبارِ للأمةِ اليومَ؟!

العِزَّةُ بيلِ اللهِ وحدَهُ، واللهُ -عزَّ وجلّ - وعدَ المؤمنينَ بالعِزَّةِ والنَّصرِ والتَّمكينِ، واللهُ -عزّ وجلّ - لا يُخْلِفُ وعدهُ، والأمةُ الإسلاميةُ اليوم أصابَها الوَهْنُ: (وهو حبُّ الدنيا وكراهيةُ الموت)، وحلَّ بَها الدَّخَنُ (وهو الانحرافُ عن السُّنةِ وفسادُ القلوبِ)، وانتشرَتْ فيها الفَوضى: (جاهلٌ يُفتي، ورويبضةٌ يتكلمُ).

### فها السبيلُ إلى العِرِّ والنصرِ والتمكين؟؟

- هل العِزُّ والنَّصرُ والتمكينُ يكونُ بالمُظاهراتِ السِّلميَّةِ (زعموا) التي تَبدأُ
   بالمُطالبةِ بالإصلاح وتنتهي بالمطالبةِ بإسقاطِ النِّظامِ؟!
- هل العِزُّ والنَّصرُ والتَّمكينُ يكونُ بتخريجِ الـشَّبابِ المتَحمِّس من جامعـةِ (الفيس بوك) اليَهوديَّةِ إلى الشَّوارعِ لِتَخريبِ بلادِهمْ؟!

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ماجه (٤٠٣٦) وأحمد (٢/ ٢٩١) والحاكم (٨٤٣٩) من حديث أبي هريسرة، ورواه أحمد (٣/ ٢٢٠) والطبراني في «الأوسط» (٨٤٣٩) من حديث أنس، والبزار (٢٧٤٠) من حديث عوف بن مالك، واللفظ لابن ماجه [«السلسلة الصحيحة» (١٨٨٧)]

- هل العِزُّ والنَّصرُ والتَّمكينُ يكونُ بالخروجِ على ولاةِ الأمرِ، وفضحِهِمْ على رؤوسِ الأشهادِ؟!
- هل العِزُّ والنَّصرُ والتَّمكينُ يكونُ بالاعتداءِ على رجالِ الأمنِ الذين يحفظونَ الأمنَ والأمانَ في البلادِ؟!

العِزُّ والنَّصرُ والتَّمكينُ لا يمكنُ أن يتحقق أبدًا إلا بشَرطينِ اثنَين:

# الشرطُ الأولُ: الإعدادُ الإيمانيُّ

وذلك لأنَّ اللهَ -تبارك وتعالى- قَدْ رَهَن النَّصر بأهلهِ.

فقالَ تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ الرَّومِ].

وقالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن نَصُرُوا ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقَدَا مَكُو ال

وقالَ تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَكِمُلُواْ الصَّلِ اِحَنتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّ لَهُمْ فِ ٱلأَرْضِ ﴾ [النور:٥٥].

فالنَّصرُ مرهونٌ بأهلهِ، فإذا قالَ قائلٌ: أينَ العِزُّ والنَّصرُ والتَّمكينُ الذي وعدَ اللهُ به؟

قُلنا له: أين المؤمنونَ الذي يَستحِقونَ العِزُّ والنَّصرَ والتَّمكين؟!

فاللهُ -عزَّ وجلّ - يقولُ: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَآءُ وَٱلضَّرَّآءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ

نَصُرُ اللَّهِ أَكْرَ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

وقالَ تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۗ وَإِن يَغَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ أُو عَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّالِ عمران].

الشرط الثاني: الإعدادُ الماديُّ

قَالَ تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرَّهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

والعُدَّةُ الإِيهانيةُ هي تقوى الله

لقد جَعلَ اللهُ العاقبةَ الحُسْنَى والعزَّ والنَّصرَ لأهلِ التَّقوى.

قالَ تعالى: ﴿ وَٱلْعَنْقِبَهُ لِلنَّقُوكِي ﴿ وَالْعَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وقالَ تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَأَصْبِرُوٓا ۗ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ۗ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضَرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُون مُحِيطً ﴿ اللَّهِ عِمَاناً.

وقالَ تعالى: ﴿ إِنَّا أَلَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَمِنْ أَقَمْتُمُ ٱلصَّكَوْةَ وَءَاتَيْتُمُ ٱلزَّكَوْةَ وَءَاتَيْتُمُ ٱلزَّكَوْةَ وَءَامَنتُم الزَّكَوْةَ وَءَامَنتُم الزَّكَوْةَ وَءَامَنتُم بِرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا ﴾ [المائدة:١٢].

فبان لذِي عينَينِ أنّ اللهَ -عزَّ وجلّ- ناصرُ هذه الأمة، لكنَّ النَّصرَ لا يكونُ إلا لأهلِهِ، ليسَ بالأمانيِّ والتخيُّلاتِ التي يُلْهِبُ بها الحَرَكِيِّـونَ والحِزْبِيُّـونَ مشاعرَ الناسِ.

قالَ تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِي آهُلِ ٱلْكِتَنبِ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجِّزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ آلَ السّاء].

ففي الآيةِ الكريمةِ دليلٌ على أنَّ ولايةَ اللهِ ونصرَهُ يُرْفَعانِ عن أهلِ السوءِ والمعاصي؛ وذلك لأنَّ عدوَّ المسلمينَ لا يَنتصِرُ عليهم بقوّتِهِ، وإنها يَنتصِرُ عليهم حينَ يتخلى عنهم ربُّهم، ويَكِلُهُمْ إلى أنفُسِهم، فهنالك تكون الغلَبَةُ لَمَن غَلَبَ.

العُدَّةُ الإيهانيةُ التي هي تقوى الله يُشتَّرَطُ فيها شرطان:

الشرطُ الأولُ: توحيدُ الله عَزَّ وجلَّ الخالي مَن الشركِ.

## الشرطُ الثاني: متابَعَةُ الرسولِ عُلَيَّ الخاليةُ من الابتداعِ

وقد جَمَعَ اللهُ عزَّ وجل بين هذَينِ الشَّرطينِ في آيةٍ واحدةٍ من آياتِ الجهادِ، ألا وهي قولُهُ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاِئُ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ الل

أَيْ: أَنَّ اللهَ معكَ ومُؤَيِّدُكَ وناصِرُكَ، وَوَلِيُّكَ، وهو أيضاً مع المؤمنينَ الـذين حَقَّقُوا هذين الشَّرطَينِ: التوحيدُ والمتابَعَةُ. والتوحيدُ والمتابعَةُ هما الدِّينُ الذي جاءَ به محمدٌ عُلِينَ من عندِ ربِّهِ (لا إلهَ إلا اللهُ، محمدٌ رسولُ الله).

فإذا حقَّقَ المؤمنونَ اليومَ هـذَينِ الشَّرطينِ -أي رجَعوا إلى دينِهم الحقِّ - ونَصَروا اللهَ في أنفسهِم، كانَ حقًا على اللهِ أن يُعِزَّهُمْ ويَنْصُرَهُمْ ويمكِّنَ لهم في الأَرْضِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ ﴾ [عمد:٧].

وقالَ تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الروم].

وهذا وعدٌ من اللهِ، واللهُ لا يُخْلِفُ وعدَه، قالَ تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعَدَهُ, وَلَنَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونِ ﴾ [الروم].

• وقد أخبرَ النَّبِيُّ عُلِيَ أَنَّ العِزَّةَ والنَّصرَ والتَّمكينَ والظهورَ لا يكونُ إلا للمُؤمنِينَ المُتمسِّكينَ بسُنَّةِ رسول الله عَلِيَّ.

قالَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ كَذَلك اللَّهُ مَنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَكُهُمْ، حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ الله وَهُمْ كذلك »(١).

وقالَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَمْ مِنْ أُمَّتِي مَنْصُورِينَ، لاَ يَـضُرُّهُمْ خُـذُلاَنُ مَـن خَذَلَهُمْ حَتَّى تقُومَ السّاعةُ » (٢).

إن الذي جعلَ هذه الطّائفةَ منصورةً هو تمشُّكُهُم بالسُّنةِ بعدَ توحيدِهم لله عزَّ وجلَّ، فلا يقولنَّ حِزبيُّ أو حَرَكِيُّ: مهما كانَ فينا من عيوبٍ؛ فإنَّ أعداءَنا كُفارٌ وظَلَمةٌ ومُعانِدونَ ومُستكبرونَ عن الحقِّ، فنحن إذن المُستحقُّون للنَّصر!

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۹۲۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٢١٩٢) وابن ماجه (٦) وأحمد (٣/ ٤٣٦) وأبـو يعـلى (٦٤١٧) وابـن حبـان (٦١) واللفظ له [«السلسلة الصحيحة» (٤٠٣)].

نقولُ له: ها همْ أصحابُ محمدٍ عَلَيْ صفوةُ هذه الأمةِ وأفضلُها، نزلَ بهـم مـا نزلَ من الهزيمةِ بسببِ مخالفةٍ واحدةٍ من بعضِ الرُّماةِ لأمرِ رسولِ الله عَلَيْ.

• ففي غزوةِ أُحدٍ، أمرَ رسولُ الله و الله الله على الرُّماة أن لا يُغادروا أَماكِنَهُم، فقال لهم: «لاَ تَبْرَحُوا وَإِنْ رَأَيْتُمونَا ظَهَرْنَا عَلَيْهِم» -أي انتصرنا عليهم- «فَلا تَبرحُوا، وإنْ رَأَيْتُمُوهُمْ ظَهَرُوا عَلَينَا فلا تُعِينُونَا» (١٠).

وفي رواية: «إِنْ رَأَيْتُمُونَا تَخَطَّفُنا الطَّيْرُ» -أي انهزمنا هزيمة نكراء - «فَلاَ تَبْرَحُوا مِن مَكَانِكُمْ».

فلما رأى الرُّمَاةُ أن المسلمينَ انتصروا، تركَ بعضُ الرُّماةِ أماكنَهم التي أمرَهم الرَّسولُ اللهِ اللهِ الرَّسولُ اللهِ النَّصرُ إلى هزيمةٍ، وقُتلَ سبعونَ من أصحابِ النَّبيِّ عَلَيْهُ. فلما تعجّبَ الصَّحابةُ مما نزلَ بهم، وهم على الحقّ وعدُّوهم الكافرُ على الباطلِ، ورسولُ الله على رسولهِ على الباطلِ، أورسولُ الله على رسولهِ على أن ما أصابَهم كانَ بسبب مخالفتِهم لأمرِ رسولِ الله على .

قَالَ تعالى: ﴿ أَوَلَمَا آصَكِبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُم مِثَلَيْهَا قُلْمُ أَنَى هَذَا قُلْ هُوَمِنْ عِندِ أَنفُسِكُم ۗ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهِ عَدِانَا.

فيا من تَتطلَّعونَ إلى العِزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ في الأرضِ، وأكثرُكم يعصونَ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٣٠٣٩، ٤٠٤٣)

رسولَ الله وهُ ويُخالفونَ أمرَه، فها هي مخالفةٌ واحدةٌ من الرُّماةِ في غزوةِ أحدٍ حَوَّلتِ النَّصرَ إلى هزيمةٍ. فهل من مُدّكر؟..... فهل من مُعتبِر؟

• وكان على عالى عالى عالى عالى التوحيد حتى في الجهاد؛ ففي غزوة حنين، والنّبي على الحهاد؛ ففي غزوة حنين، والنّبي على في طريقه إلى حُنين بالجيش، وكان فيهم رجالُ حديثو عهد بالإسلام، فرأوا أن المشركين يُعلّقونَ أسلحتهم بشجرة يُقالُ لها: ذاتُ أنواطِ، يطلبون منها البركة كما يفعلُ كثيرٌ من جُهّالِ المسلمِينَ اليومَ الذين يَستعينونَ بالأولياءِ والصّالحينَ قبلَ دخولِ المعركة.

فقالَ هؤلاء الذين كانوا حديثي عهد بالجاهليِّة والشِّركِ: يا رسولَ الله! اجعلْ لنا ذاتَ أنواطٍ كها لهم ذاتُ أنواطٍ. فقالَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «اللهُ أكبرُ» وفي روايةٍ: «سُبحانَ الله!»، «إنها السُّنَنُ، لَقدْ قُلتم والذِي نَفْسِي بِيَدِهِ كَمَا قالَ قَومُ مُوسى لمُوسى: ﴿ آجْعَل لَنَا إِلَهُ أَكُما لَهُمُ ءَالِهَ لَهُ ﴾ (١) [الأعراف:١٣٨]».

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲۱۸۰) وأحمد (۲۱۸/) والطيالسي(۱۳٤٦) وأبو يعلى (۱٤٤١) وابن حبان (۲۷۰۲) واللفظ له [«ظلال الجنة» (۷٦)].

#### ومن الأمثلة على ذلك:

في غزوةِ مؤتةَ كانَ عددُ جيشِ المُسلمِينَ ثلاثةَ آلافِ مقاتلٍ فقط، ولما وصلتهُمُ الأخبارُ بأن عددَ جيشِ الرُّومِ يبلغُ مئتي ألفِ مقاتـلٍ تـردَّدوا في دخـولِ المعركـةِ. فقامَ عبدُاللهِ بنُ رواحةَ عِيشَ وكانَ من قُوَّادِ الجيشِ الثَّلاثةِ خطيباً في الجيشِ فقال:

(يا قوم! والله إنَّ التي تكرهونَ لَلَّتي خَرجتُم تَطلبونَ: الشَّهادةَ، وإنا ما نُقاتلُ الناسَ بعددٍ ولا قوةٍ ولا كثرةٍ، ما نُقاتِلُهم إلا بهذا الدِّينِ الذي أكر مَنا اللهُ به، فانطلِقوا، فإنها هي إحدَى الحُسْنَييْن: إما ظَفرٌ -أي نصرٌ - وإما شهادةٌ).

فقالَ الناسُ: (صَدَق والله ابنُ رواحةً)، ثم تَشجُّعوا نحوَ العَدوِّ (١).

ولما وصلَ الجيشُ إلى مؤتةَ وعسكروا هناكَ، وتَجهَّزوا للقتالِ في ثلاثـةِ آلافِ مُقاتلٍ، وَصَلَ جيشُ الرُّومِ في مئتي ألفِ مقاتلٍ.

• يقولُ أبو هريرةَ وَ الله وهو ممَّن أسلَموا بعدَ صُلحِ الحُدَيبيةِ وكانَت مؤتةُ أولَ غزوةٍ يَحضرُ ها): شَهِدْتُ مؤتة، فلما دنا المُشركونَ -أي الرُّومُ- رأيتُ ما لا قِبَلَ لأحدٍ به؛ رأيتُ عَدداً وعُدّةً، وسلاحاً وخيلاً وديباجاً وحريراً وذهباً، فبرقَ بصري.

فقالَ لِي ثابتُ بنُ أرقم: (يا أبا هريرة! كأنَّكَ تـرى جموعـاً كثـيرةً. قـال: (إي والله!). فقال له ثابت: (إنك لم تَشهَد معَنا بدراً، إنّا لا نُنْصَرُ بالكَثرةِ)(٢).

<sup>(</sup>۱) «زاد المعاد» (۳/ ۳۸۲)، «مختصر سيرة ابن هشام» (ص٢١٥).

<sup>(</sup>٢) «البداية والنهاية» (٤/ ٢٤٤) وعزاه للبيهقى.

وصَدقَ واللهِ ثابتٌ، فإنّ اللهَ يقولُ: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٣].

ولما أُعجِبَ المُسلمونَ بكثرتِهم في غزوةِ حُنينٍ نزلَ بهم ما نـزلَ مـن الهزيمـةِ في أولِ الأمرِ.

قالَ تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَواطِنَ كَثِيرَةٍ \* وَيَوْمَ حُنَيْنٍ \* إِذْ أَعْجَبَتْكُمُ كَثْرَتُكُمُ فَلَمُ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْتًا وَضَاقَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ إِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ وَلَيْتُمُ مُّذْبِرِينَ ﴿ التوبة].

لتعلَموا يا أمة الإسلام أن السَّبيلَ إلى العزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ لا يكونُ بالغُثاءِ - وهي الكثرةُ التي لا وزنَ لها عندَ اللهِ - كها قالَ عَلَيُّ: «بَلْ أَنْ تُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ وَلَكِنّكُم غُثاءٌ كَغُثَاءِ السَّيْلِ».

## أما الشَّرطُ الثَّاني للعزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ فهو: العُدَّةُ المَاديةُ.

والعُدّةُ الماديَّةُ تَنقسمُ إلى قسمَين:

القسمُ الأولُ: العُدَّةُ العسكريّةُ.

القسمُ الثاني: العُدَّةُ البشريّةُ

من تمامِ التَّوكُّلِ على اللهِ أن نَاخُذَ بالأسبابِ الماديةِ التي أمرنا اللهُ بها، فإن اللهَ أخبرَنا في كتابِه أنَّ النَّصرَ من عندِ اللهِ، وأن الذي يَنصرُ هو اللهُ، ومعَ ذلكَ أمرَنا أن نأخذَ بأسبابِ النَّصرِ.

#### • أما بالنسبة للعُدّة العسكرية

قَالَ تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٠].

وَيُبَيِّنُ لنا رسولُ الله عُلَيُّ معنى القُوَّةِ المذكورةِ في الآيةِ فيقول: «ألا إنَّ القُوةَ الرّميُ» (١).

فعلى المُسلمِينَ: حُكَّامًا ومَحكومينَ الذين يَتطلَّعونَ إلى العزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ أن يَستعِدُّوا بكلِّ ما يَملِكونَ من قوَّةٍ من الأسلحةِ المُتقدِّمةِ ليُرهِبوا بها أعداءَ الله.

#### • وأما بالنسبة للعُدَّةِ البشرية

فضابطُها أن يكونَ عددُ اللَّه اللِينَ الكفّ ارِ على الضِّعفِ من عَدَدِ اللَّه اللِينَ الكفّ ارِ على الضِّعفِ من عَدَدِ اللَّه اللِينَ الكفّارِ - فإذا زادوا -أي العدُوُّ - المُسلمِينَ -أي العدُوُّ عن ذلك، فلا يجبُ على المُسلمِينَ دخولُ المعركةِ.

وقد كانَ اللهُ أوجبَ عليهم -أي على المؤمنينَ- في أوَّلِ الأمر أن يُقاتِلوا الكفّارَ ولو كانَ عددُهم عشرة أضعافِ المؤمنينَ، ثم نُسخَ ذلكَ إلى الضّعف، قالَ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيِيُ حَرِّضِ المُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ وَان يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَدَيْرُونَ يَغْلِبُوا مِائِنَيْ وَإِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ مَن يَلُونَ يَغْلِبُوا مِائِنَيْ وَإِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ يَغْلِبُوا مِائَلَةً يَغْلِبُوا الْفَا مِن اللَّهُ مَن مِنكُمْ مَعْمُ اللَّهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللَّهُ عَن مِن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن مِن اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن مِن اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن مَن عَن اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن كُمْ مَاعْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن عَلْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَن مَن عَن عَلَيْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَن كُمْ مَاعِلُون يَكُن مِن مِن اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَن كُمْ مَعْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَن كُمُ مَنْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَن كُمُ مَا عَلَيْهُ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۹۱۷).

مِأْتُنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمُ أَلْفٌ يَغْلِبُوٓا أَلْفَ يَنِبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ الس اللهِ الأنفال].

فكيفَ يأتي اليومَ أقوامٌ اجتمعَ لديهم ألفٌ أو ألف انِ أو عشرةُ آلافٍ بأسلحةٍ خفيفةٍ، لا تُرهِبُ عدوًا، ولا تَهزِمُ جيشًا يُواجِهونَ بهم الملايينَ من جيوشِ الأعداءِ الذين يَملِكونَ أحدثَ الأسلحةِ، ويَعُدُّون من تَخَلَّفَ عنهم ضعيفَ الإيانِ، ويَصفونَه بالنِّفاقِ والعَمالةِ والجُّبنِ. وإنا لله وإنا إليه راجعونَ.

فالسَّبيلُ يا أُمَّةَ الإسلامِ إلى العِزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ كما تَبَيَّنَ لكم من كتابِ ربِّنا وسُنَّةِ نبيِّنا عُلِيً لا يكونُ أبدًا إلا بتَحقيقِ شرطَينِ اثنينِ وهما.

الشَّرطُ الأولُ: العُدَّةُ الإيهانيةُ (وهي تقوى الله).

الشَّرطُ الثاني: العُدَّةُ الماديةُ.

﴿ وَيَوْمَبٍ ذِيفَرَحُ ٱلْمُوْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ ٱللَّهِ ۚ يَنصُرُ مَن يَشَاآَ ۗ وَهُوَ ٱلْعَازِيْرُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ [الروم].

• وقُلنا أيضاً: إنَّ العُدَّة الإيهانيةَ لا تَتحقَّقُ إلا بشَرطَين:

الشَّرطُ الأولُ: التَّوحيدُ لله في العبادةِ، الخالي من كلِّ أنواع الشركِ.

الشَّرطُ الثاني: المُتابعةُ للنَّبيِّ عَلَيْكَ الخاليةُ من كلِّ أنواع البدع.

• وقُلنا أيضاً: إنَّ العُدَّةَ الماديةَ تَنقسِمُ إلى قِسمَين:

القسمُ الأول: العُدّةُ العسكريّةُ

القسمُ الثاني: العُدَّة البشريَّةُ

وبدايةُ السَّبيلِ إلى العزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ في الأرضِ هي: العُـدَّة الإيهانيَّةُ - أي: أن تَرجِعَ الأمةُ إلى دينها - لقولِه ﷺ: «حَتَّى تَرْجِعُوا إلى دينكمْ».

• فإذا رجَعت الأمةُ إلى دينها أعزَّها اللهُ ونَصَرَها.

قالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَا مَكُو ال

وقالَ تعالى: ﴿ وَلَيْمَنْصُرَتُ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُۥ ﴾[الحج:٤٠].

• وإذا رجَعتِ الأمّةُ إلى دينِها جاهَدَتْ في سبيلِ اللهِ.

قالَ ابنُ القيِّمِ -رحمهُ الله-: (ولا يتمُّ الجهادُ إلاَّ بالهِجْرَةِ، ولاَ الهجرةُ والجهادُ الاَّ بالإيهانِ، والرَّاجُونَ رحمةَ الله هم الذين قاموا بهذه الثلاثة).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ۚ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ اللِقِرَةِ ].

وكما أنَّ الإيمانَ فرضٌ على كُلِّ أحدٍ، ففرضٌ عليه هجرتانِ في كلِّ وقتٍ: هجرةٌ إلى الله -عزَّ وجل- بالتَّوحيدِ، والإخلاصِ، والإنابةِ، والتَّوكُّلِ والخوفِ، والرَّجاءِ، واللَحبَّةِ، والتَّوبةِ، وهجرةٌ إلى رسولِه ﷺ بالمُتابعةِ، والانقيادِ لأمرِهِ، والتَّصديقِ بخبرِه، وتقديم أمرِهِ وخبرهِ على أمرِ غيرهِ وخبرهِ.

«فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، ومَنَ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، ومَنَ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ»(١).

<sup>(</sup>۱) «زاد المعاد» (۳/ ۱۱)، والحديث متفق عليه: رواه البخاري (٥٤) ومسلم (١٩٠٧).

• والجهادُ في سبيلِ اللهِ لا يتحقَّقُ إلا برجوعِ الأمةِ إلى دينِها.

والجهادُ هو ذِرْوَةُ سنامِ الإسلامِ، قالَ عُلَيْ لَمعاذِ بنِ جبلٍ عَلَيْ اللهُ اللهُلمُ اللهُ ا

قالَ ابنُ القيِّمِ -رحمه الله-: (لَّا كان الجهادُ ذِروَةَ سِنامِ الإسلامِ وَقُبَّتَهُ، ومنازلُ أهلِهِ أعلى المنازِلِ في الجنّةِ، كَمَا لَمُ مُ الرِّفْعَةُ في الدنيا، فهم الأعْلَوْنَ في الدنيا والآخرة، كانَ رسولُ الله عَلَيْ في الذِّرْوَةِ العُليا منه، واستولى على أنواعِهِ كُلِّها، فجاهَدَ في اللهِ حَقَّ جهادِهِ: بالقلب، والجنانِ، والدَّعوةِ، والبيانِ، والسيفِ، والسيفِ، والسيانِ، وكانت ساعاتُهُ موقوفَةً على الجهادِ، بقلبهِ، ولسانِهِ، ويَدِهِ، ولهذا كان والسيانِ، وكانت ساعاتُهُ موقوفَةً على الجهادِ، بقلبهِ، ولسانِهِ، ويَدِهِ، ولهذا كان والسين أرفعَ العالمينَ ذِكراً، وأعظمَهُمْ عندَ الله قدرًا) (").

#### • وللجهاد مراتب:

قالَ ابنُ القيم -رحمهُ الله-: (لمَّا كانَ جهادُ أعداءِ الله في الخارجِ فرعًا عن جهادُ أعداءِ الله في الخارجِ فرعًا عن جهادِ العبدِ نفسَهُ في ذاتِ الله، كما قال النبيُّ عُلَيُّ: «المُسلمُ مَنْ سَلِمَ المُسلمُ المُسلمُ مَنْ سَلِمَ المُسلمُ مَنْ سَلِمَ المُسلمُ مَنْ سَلِمَ المُسلمُ مَنْ سَلِمَ المُسلمُ اللهُ عَنْهُ» (٣٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: رواه الترمذي (٢٦١٦) وابن ماجه (٣٩٧٣) والنسائي في الكبرى (١١٣٩٤) وأحمد (٥/ ٢٣١) [«صحيح الترغيب» (٢٨٦٦)].

<sup>(</sup>۲) «زاد المعاد» (۳/ ٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (١٠).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوٌّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [فاطر:٦].

... فهذه ثلاثة أعداء: - الـشيطان، الـنفس، العـدُوُّ الخـارجي؛ أُمـرَ العبـدُ العبـدُ العبـدُ بمحاربتِها في هذه الدّارِ، وسُلِّطَتْ عليه امتحاناً منَ الله وبلاءً.

قالَ تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَلَوْ يَشَاءُ أَلِلَّهُ لَأَنْصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَكُم بِبَعْضِ ﴾ [عمد:٤].

... وأمَرهم بها هو من أعظم العون لهم على حربِ عَدُوِّهم، وأخبرَهُم أنهم إن امتثلوا مَا أمَرَهم به، لم يزالوا مَنصورينَ على عَدُوِّه وعَدوِّهم، وأنه إن سَلَطه عليهم، فَلِتَرْكِهم بعض ما أُمروا به، ولمعصيتِهم له، ثمَّ لم يُيَرِّسُهم، ولم يُقَنَّطهم ... فأخبرَهم أنه مع المتقينَ منهم، ومع المُحسنينَ، ومع الصّابرينَ، ومع المؤمنينَ، وأنه يدافع عن عبادِه المؤمنين ما لا يُدافعونَ عن أنفسِهم ﴿ إِنَّ اللَّه يُدَفِعُ عَنِ اللَّينَ الله يَدافع عنهم انتصروا على عَدُوِّهم، ولولا دفاعُهُ عنهم، لتَخطَّفَهُمْ عَدُوَّهم، واجتاحَهُمْ...

وهذه المدافَعَةُ عنهم بحَسبِ إيمانِهم (وهي العُدَّة الإيمانيةُ التي لا يَتحقَّقُ العِـزُّ

والنصرُ والتمكينُ إلا بها)، وعلى قَدْرِ إيهانهم، فإنْ قَوِيَ الإيهانُ، قَوِيَتِ الْمُدافعةُ، فمن وجدَ خيرً ذلك فلا يلومَنَّ إلا نفسَهُ.

وأمَرَهُم -سبحانه- أن يُجاهِدوا فيه حقَّ جهادِهِ، قالَ تعالى: ﴿وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

قالَ عُلَيْكَ: «جَاهِدُوا المُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ، وَأَلْسِنَتِكُمْ» (٣).

وقالَ ابنُ القيِّمِ -رحَمه اللهُ-: (إذا عُرِفَ هـذا، فالجهـادُ أربـعُ مراتـب: جهـادُ النفسِ، وجهادُ الشيطانِ، وجهادُ الكفّارِ، وجهادُ المنافقين).

## • فجهادُ النفسِ أربعُ مراتبَ:

الأولى: أن يُجاهِدَها على تَعَلُّمِ الْهُدى، ودينِ الحقِّ الذي لا فلاحَ لها ولا سعادةَ في

<sup>(</sup>۱) «زاد المعاد» (۳/ ٦-٨) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه أبو داود (۲۰۰۶) والنسائي (۳۰٤٥) وأحمد (۳/ ۱۲۶) والـدارمي (۲٤٣١) [«صحيح الجامع» (۳۰۹۰)]

معاشِها ومعادِها إلا به، ومتى فاتَها علمُهُ شَقِيَتْ في الدّارَين.

الثانية: أَنْ يجاهِدَها على العملِ به بعدَ علمِه، وإلا فمُجرَّدُ العلمِ بلا عملٍ إن لم يَضُرَّها لم يَنْفَعْها.

الثالثة: أن يجاهدَها على الدعوةِ إليهِ، وتعليمه مَن لا يَعْلَمُهُ.

الرابعة: أن يجاهِدَها على الصبرِ على مشاقِّ الدعوةِ إلى اللهِ، وأذى الخلق، ويتحَمَّلَ فَذَكُ الْخُلَق، ويتحَمَّلُ ذَكُ ذُلُكُ كُلَّهُ لله.

فإذا استكملَ هذه المراتبَ الأربعَ، صارَ من الربَّانيِّينَ، فإنَّ السَّلفَ مُجْمِعونَ على أنّ العالمَ لا يستحقُّ أن يُسمَّى رَبَّانِيًا حتى يعرفَ الحقَّ، ويعملَ بهِ، ويُعَلِّمَهُ، فمن عَلِمَ وعمِلَ وعَلَّمَ فذاك يُدْعى عظيماً في ملكوتِ السموات.

قَالَ تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ اللهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ اللهِ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرِ اللهِ العصر].

## • وأما جهادُ الشيطان، فَمَرْتبتان:

إحداهما: جهادُهِ على دفعِ ما يُلقي إلى العبدِ من الشُّبُهاتِ والـشكوكِ القادحةِ في الإيهانِ.

ثانيهما: جهادُهُ على دَفعِ ما يُلقي إليه من الإراداتِ الفاسدةِ والشُّهواتِ.

فالجهادُ الأولُ يكونُ بعدَهُ اليقينُ، والثاني يكونُ بعدَه الصبرُ، قالَ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَنَتِنَا يُوقِنُونَ الله ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَنَتِنَا يُوقِنُونَ الله ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَنِتِنَا يُوقِنُونَ الله السّجدة].

فأخبرَ سبحانَهُ أن إمامةَ الدِّينِ، إنها تُنالُ بالصَّبرِ واليقينِ، فالصَّبرُ يَدفعُ الشَّهواتِ والإراداتِ الفاسدة، واليقينُ يدفعُ الشكوكَ والشُّبهاتِ.

### • وأما جهادُ الكفارِ والمنافقينَ فأربعُ مراتبَ:

بالقَلبِ واللِّسانِ والمالِ والنفسِ، وجهادُ الكفارِ أخصُّ باليـد -أي بالـسَّيفِ والسِّنَانِ، وجهادُ المنافقينَ أخصُّ باللِّسانِ -أي بالحجةِ والبرهانِ-.

والجهادُ بالحُجَّةِ والبرهانِ أفضلُ وأعظمُ من الجهادِ بالسيفِ والسنانِ، وذلك لأنَّ الجهادَ بالسيفِ والسنانِ يقدِرُ عليه كلُّ أحدٍ، أما الجهادُ بالحُجَّةِ والبرهانِ لا يقدِرُ عليه إلا ورثةُ الأنبياء.

## • وأما جهادُ أربابِ الظلمِ، والبدَعِ، والمنكَراتِ، فثلاث مراتبَ:

الأولى: باليدِ إذا قَدَرَ.

الثانية: فإن عَجَزَ انتقلَ إلى اللسانِ.

الثالثة: فإن عَجَزَ جاهَدَ بقلبهِ.

فهذه ثلاث عشرة مرتبةً من الجهاد قال ﴿ الله الله الله عَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ ﴾ (١).

فيا مَنْ تَتَشَدَّقونَ بالحديثِ عن الجهادِ في المجالسِ، وعلى المنابِرِ وفي الصُّحفِ، وفي المُّرعيِّ وفي المُشرعيِّ وفي المُهرجاناتِ والمظاهراتِ، هَلاَّ جاهدْتم أنفسَكم على طلبِ العلمِ الشَّرعيِّ

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۹۱۰) «زاد المعاد» (۳/ ۹-۱۱).

والعمل بِهِ، وتعليمِه، والدَّعوةِ إلى الله على بصيرةٍ قبلَ أن تُفكِّروا في جهادِ الأعداءِ؛ فإنَّ جهادَ الأعداءِ له شروطٌ وأهدافٌ.

## أولاً: شروطُ الجهادِ في سبيل الله

### الشرطُ الأولُ: الإمامُ - ولي الأمر-

قالَ عَلَيْكَ: «الإِمَامُ جُنَّةٌ» -أي وقايَةٌ - «يُقاتَلُ مِنْ ورائِهِ» (۱). فالقتالُ من أمامِه -أي: بالتَّقدُّمِ والتَّعَدي عليه -: ليسَ قتالاً شرعياً.

### الشرطُ الثاني: الرايَةُ الشَّرعيَّةُ

قَالَ ﷺ: «مَنْ قُتِلَ تَحْتَ رَايَةٍ عُمِّيَّةٍ، يدعو عَصَبِيَّةً أَو يَنْصُرُ عَصَبيَّةً، فَقِتْلَةٌ جاهِلِيَّةٌ (٢٠).

وقال ﷺ: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطاعَةِ، وفارقَ الجماعَة، ثمَّ مَاتَ، ماتَ مِيتَةً جَاهِلِيّةً (٣). وَمَنْ قُتِلَ تحتَ رايَةٍ عُمِّيَّة (٤)، يَغْضَبُ للعصبة (٥)، ويقاتلُ للعصبةِ، فَلَيسَ مني. وَمَنْ خَرَجَ مِنْ أُمَّتِي على أُمِّتِي، يضرِبُ بَرَّها وفَاجِرَها، لا يَتحَاشَى (١) مِنْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٩٥٧)، ومسلم (١٨٤١).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه مسلم (۱۸۵۰).

<sup>(</sup>٣) (ميتة جاهلية): أي على صفة موتهم من حيث هم فوضي لا إمامَ لهم.

<sup>(</sup>٤) (عُمِّية): من العمياء: وهي من الأمر الذي لا يستبين وجهه.

<sup>(</sup>٥) (للعصبة): أي يغضب ويقاتل ويدعو غيره كذلك لا لنصرة الدين والحق، بل لمحض التعصب لقومه وهواه.

 <sup>(</sup>٦) (ولا يتحاشى): وفي بعض النسخ (يتحاش) بدون ألف ومعناه لا يكترث بها يفعله فيها، ولا يخاف وباله وعقوبته.

مُؤْمِنَها، ولا يَفي بِذِي عهدِها، فَلَيْسَ مِني »(١).

### الشرطُ الثالثُ: إعدادُ العُدَّة الماديَّة

والعُدَّةُ الماديَّةُ كما قلنا قسمان:

القسم الأولُ: العُدَّةُ العسكريَّة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

القسمُ الثاني: العُدَّةُ البشريّةُ.

وضابطُها أن يكونَ عَددُ جيشِ المسلمِينَ على النِّصفِ من عددِ جيشِ الكفارِ، فإن زادوا عن ذلك فلا يَجِبُ على المُسلمِينَ دخولُ المعركةِ.

قَالَ تعالى: ﴿ فَإِن يَكُن مِنكُم مِّاثَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِاثَنَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلَفٌ يَغْلِبُواْ مِاثَنَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلَفٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴿ آلَ ﴾ [الأنفال].

هذه هي شروطُ الجهادِ في سبيلِ الله. أمّا أن يأتي مسلمٌ يَحمِلُ سيفًا أو بندقيَّةً أو حَجَرًا، ويقولُ أريدُ أن أجاهدَ في سبيلِ الله عدوّاً يَملِكُ أنواعَ الأسلحةِ الحديشةِ فنقولُ له: ليسَ هذا جهادًا شرعيًا، فأينَ ولَيُّ الأمرِ الذي أمرَك بذلك، وأين الرّايةُ الواضحةُ؟ وأينَ العُدَّةُ التي أمرَ اللهُ بها؟

# ثَانِياً: الأهدافُ الساميةُ التي مِنْ أجلها شُرِعَ القتالُ في سبيل الله.

إننا نعيشُ في زمنٍ عجيبٍ، اختلطَت فيه المفاهيمُ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٨).

- فمِنَ النَّاسِ مَنْ يفهمُ أنَّ الجهادَ في سبيلِ الله إرهَابٌ.
- ومن النَّاسِ من يَظُنُّ أنَّ القتلَ والتدميرَ والتفجيرَ والاعتداءَ على الأموالِ والأنفُسِ ورجالِ الأمنِ جهادٌ في سبيلِ الله.
  - ومن النَّاسِ من أنكر الجهادَ في سبيل الله.
- ومن النّاسِ من يظنُّ أن الجهادَ في سبيلِ اللهِ فقط هو الجهادُ بالسيفِ والسِّنانِ.
  - والجهادُ في سبيلِ اللهِ من دينِنا الذي بَعَثَ اللهُ رسولَهُ محمدًا عَلَيْكَ به.

قالَ الإمامُ الطحاويُّ في «عقيدةِ أهلِ السنةِ والجماعةِ»: (ولا نرى السيفَ على أحدٍ من أمةِ محمدٍ على ألمَّ ألَّا مَنْ وَجَبَ عليهِ السَّيفُ، ولا نرى الخُروجَ على ألمَّ تنا وولاةِ أمورِنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا ننزعُ يبدأ مِنْ طاعتِهم، ونرى طاعتَهم مِن طاعةِ الله -عزَّ وجلَّ - فريضةً، ما لمَ يأمُروا بمعصيةٍ، وندعو لهم بالصَّلاحِ والمُعافاةِ، ونَتَبعُ السُّنَةَ والجماعة، ونَجتنِبُ الشُّذوذَ والجِلافَ والفُرقَة... فالحجُّ والجهادُ ماضيانِ مع أولى الأمرِ من المسلمين؛ بَرِّهِم وفا جِرهِمْ إلى قيامِ الساعةِ، لا يُبْطِلهما شيءٌ ولا ينقُضُهما).

• وقد جاءَتِ الأدلةُ في الكتابِ والسُّنةِ تبينُ أن الجهادَ في سبيلِ اللهِ شُرِعَ لأهدافِ ساميةٍ منها:

الهَـدَفُ الأول: لِتكونَ كلمةُ اللهِ هي العُليـا، وكلمةُ الـذين كضروا السُّفلى، لِيُعبَـدَ اللهُ وحدَهُ في الأرضِ.

• قالَ تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَانِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَانِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاغُوتِ

- فَقَانِلُوٓا أَوْلِيَآءَ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَالشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ١٠٠٠ [النساء].
- وقالَ تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ [الأنفال:٣٩].
- وعن أبي موسى الأشعريِّ ﴿ فَيْتُ قَالَ: جاءَ رجلٌ إلى النبيِّ ﴿ فَقَالَ: الرجلُ يقاتلُ لِللَّمَ عَنَمَ، والرجلُ يُقاتِلُ لِلنَّهِ؟ لِللَّهُ عَنَمَ، والرجلُ يُقاتِلُ لِيرَى مكانُهُ. فَمَنْ في سبيلِ اللهِ؟ قال ﴿ لَيْكُونَ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُلْيَا فَهُوَ فِي سَبيلِ اللهِ ﴾ (١).
- وعن أبي أمامَةَ ﴿ فَالَ: جاءَ رجلٌ فقالَ: يا رسولَ اللهِ! أرأيتَ رجلاً غزا يلتِمسُ الأجرَ والذكرَ، ما لَهُ؟ فقال ﴿ فَالَ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: رواه البخاري (۱۲۳) ومسلم (۱۹۰٤).

<sup>(</sup>٢) حسن: رواه النسائي (٦/ ٢٥) والطبراني في «الكبير» (٧٦٢٨) [«صحيح الترغيب» (١٣٣)]

• وقالَ عُلَيُهُ: «مَنْ غَزَا فِي سبيلِ الله، ولَمْ يَنْوِ إلاَّ عِقالاً؛ فَلَهُ مَا نَوَى »(١).

### الهدف الثاني: رَدُّ اعتداءِ المعتدينَ الذين يَعتدونَ على بلادِ الْمسلمِينَ

- قالَ تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَـٰ تَدُوٓا ۚ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْمُعُـتَدِينَ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ا
- وقالَ تعالى: ﴿وَقَالِنِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةَ كَمَا يُقَالِلُونَكُمْ كَآفَةً ﴾ [النوبة:٣١].

## الهدفُ الثالثُ: تَعذيبُ الكافرينَ وشفاءُ صدورِ المؤمنينَ ونَصرُهم

الهدفُ الرابعُ: الامتحانُ والابتلاءُ والتمحيصُ لأهلِ الإيمانِ؛ لكي يتحصَّلوا على الشَّهادةِ في سبيل اللهِ

• قالَ تعالى: ﴿إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَدْحُ مِّشَلَهُ، وَتِلْكَ ٱلأَيْتَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيعَلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءً وَٱللَّهُ لا يُحِبُّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهُ ٱلْمُحَبِّمَ ٱنْ

<sup>(</sup>۱) حسن لغيره: رواه النسائي (٦/ ٢٤) وأحمد (٥/ ٣١٥) وابس حبان (٢٦٨) والحاكم (٢٥٢٢)، [«صحيح الترغيب» (١٣٣٤)].

تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلْهَ كُواْمِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّنبِينَ ﴿ اللَّ عمران].

والذين يُجاهدونَ في سبيلِ اللهِ الجهادَ الـشرعيَّ بـشروطِه وأهدافِه، يُبـشِّرُهم رَبُّم في كتابِه، ورسولُ الله ﷺ في سنتَّه بها يلي:

## أولاً: بالحياة السَّعيدة في القبر -حياة البرزخ-

• قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتَأً بَلَ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِهِم يُرْزَقُونَ اللَّهِ اللَّهِ أَمُوتَأً بَلَ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

### ثانياً: بالمغفرةِ والرحمةِ

• قالَ تعالى: ﴿ وَلَبِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْ مُتَّمَّ لَمَغْ فِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَمِواناً.

## ثالثاً: بتكفيرِ السَّيئاتِ

• قالَ تعالى: ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْمِن دِيَدِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَكِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لَأُكُفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَكِيْعَاتِهِمْ ﴾ [آل عمران،١٩٥].

## رابعًا: بالأجرِ والفوزِ العظيمِ

• قالَ تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً

عِندَ ٱللَّهِ وَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْفَايِّرُونَ ١٠٠٠ ﴾ [التوبة].

• وقالَ تعالى: ﴿ وَمَن يُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقَتَلَ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ وَالنَسَاء].

### خامساً: بمحبةِ الله لهم.

• قسالَ تعسالى: ﴿ إِنَّالَالَهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَصَفًا كَأَنَّهُ مِ بُنْيَنَّ ثُ مَرْصُوصٌ ﴿ الصف].

سادساً: بالخيرِ والفلاحِ في الدنيا والآخرة.

• قالَ تعالى: ﴿ لَنكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ جَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

سابعًا: بهدايتهم وصلاح بالهم.

• قالَ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَكُمْ اللَّهِ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْمُمْ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَكُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّ

ثامناً: بنَجاتِهم من العذابِ الأليمِ وفوزِهم بجَنَّاتِ النَّعيم.

• قالَ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْهَلَ أَدُلُكُو عَلَى تِعَزَوْ لُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ ٱلبِم ﴿ لَا أَوْمَنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ

اللَّهُمَ ارْزُقْنَا شَهَادَةً فِي سَبِيلِكَ، وَمَوْتَةً فِي بَلَدِ رَسُولِكَ عَلَيْكَ.

# الأمرُ التاسع حرمة الدماء

على المؤمن أن يكون على علم بحرمة الدماء في الإسلام حتى لا يتورط في سفك دم حرام إذا وقعت الفتنُ.

• والذي دفعني للحديثِ عن التحذير من سفكِ الدماءِ هو ما يحدثُ في بلادِ المسلمينَ اليوم من قتل.

وَانطلاقاً من قوله و الله عَلَيْ يَزَالَ الْـمُؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ مَا لَمْ يُـصِبْ دَمَّـا حَرَامًا»(١).

ومن قولِ ابن عمر هِ فَ : (إِنَّ مِنْ وَرْطَاتِ الأُمُورِ الَّتِي لاَ نَحْرَجَ لِمَنْ أَوْقَعَ نَفْسَهُ فِيهَا: سَفْكَ الدَّمِ الْحُرَامِ بِغَيْرِ حِلِّهِ) (٢).

ومن قوله ﴿ النَّصُرُ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا » فَقَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ الله! أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ؟ قَالَ: «تَحْجُزُهُ، أَوْ تَمْنَعُهُ مِنَ الظَّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ » (٣).

وانطلاقًا من هذا كُلِّهِ فأنا أُذكرُ نفسي والمسلمينَ في كلِّ بلادِ المسلمين بحُرمةِ الاعتداءِ على النفسِ بغير حقٍ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٦٨٦٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٨٦٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه البخاري (٦٩٥٢).

استجابة لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَ نُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الأنعام:١٥١].

واستجابة لقوله ﴿ إِلَهُ إِلَّا اللهُ فَمَنْ قَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لاَ إِلَهَ إِلَّا الله فَمَنْ قَالَهَا فَقَدْ عَصَمَ مِنِّي مَالَهُ وَنَفْسَهُ إِلَّا بِحَقِّهِ، وَحِسَابُهُ عَلَى الله (١٠).

وقد فسَّرَ النبيُّ عُلَيُّ الحَقَّ الذي يُبيحُ دمَ المسلم فقال عَلَيُّ: «لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئِ مُسلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: النَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيِّبُ الزَّانِي، وَالْمُفَارِقُ لِدِينِهِ التَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ» (٢).

وقد جاء الإسلامُ يُحرمُ الاعتداءَ على النفسِ بغير حقٍّ.

ففي كتاب ربنا:

يقولُ الله عز وجل: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السَّا الله عَالَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السَّا الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السَّا اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السَّا اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدًا لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَّهُ وَلَعَنَّهُ وَلَعَنَّهُ وَلَعَنْهُ وَلَعَنَّا لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَّا لَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلِمَا عَلَيْهِ وَلَعَنْهُ وَلَعَنْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَوْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَعَنَّا لَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَاللَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَ

ويقول سبحانه: ﴿ وَأَتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَبَا قُرْبَانًا فَنُقُيِّلَ مِنَ أَكَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْاَخْرِقَالَ لَأَقْنُلَنَّكَ قَالَ إِنّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ لَمِنَ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ لَمِنَ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبُلُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ الله وَنَ الله وَالله وَنَ الله وَالله وَنَ الله وَالله وَنَ الله وَالله وَنَ الله وَنَ الله وَنَ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَله وَالله وَاله وَالله وَله وَالله وَاله وَالله وَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٩٩)، ومسلم (٢٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧٦) واللفظ للبخاري.

إلى أن قال رب العزة: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي ٓ إِسْرَةِ بِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفُسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢].

ولذلك قال ﴿ اللهُ عَالَى اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَنَهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلَا إِلَّهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلَا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونِ فَي وَمَن يَقْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللّهَ يَضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ اللّهَ إِلَّا إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وفي السنة:

فقد جاءت الأحاديثُ الكثيرةُ تحذرُ من قتلِ النفسِ بغيرِ حقٍّ ومنها:

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٣٣٥)، ومسلم (١٦٧٧)، وأحمد (١/ ٤٣٣) واللفظ له.

- قوله ﴿ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُوْمِنٍ لأَكَبَّهُمُ اللهِ فِي النَّارِ» (١).
  - وقوله عُلَيْنَ: «لَزَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ قَتْلِ مُؤْمِنٍ بِغَيْرِ حَقِّ » (٢٠).
- وقوله وهي النَّقَى الْمُسلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالْقَاتِلُ وَالْسَمَقْتُولُ فِي النَّارِ» فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! هَذَا الْقَاتِلُ فَمَا بَالُ الْمَقْتُولِ؟ قَالَ: «إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى قَتْل صَاحِبِهِ»(٢٠).
  - وقال النَّاكُ الْـ مُسْلِمِ عَلَى الْـ مُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ»(٤).
- وقال ﴿ فَيَ حَجَةَ الوَدَاعَ: ﴿ إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَـوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا إِلَى يَوْمِ تَلْقَوْنَ رَبَّكُمْ ﴾ إلى أن قال ﴿ فَ لاَ اللهُ ا
  - وقال ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاَحَ فَلَيْسَ مِنَّا»<sup>(١)</sup>.
  - وقال المُثَلِّمُ: «سِبَابُ الْـمُسْلِم فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» (٧).

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: رواه الترمذي (١٣٩٨)، [«صحيح الترغيب» (٢٤٤٢)].

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: رواه ابن ماجه (٢٦١٩)، والبيهقي في «الشعب» (٤٩٥٨) بلفظ: دم مسلم، [«صحيح الترغيب» (٢٤٣٨)].

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٣١)، ومسلم (٢٨٨٨) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخاري (١٧٤١)، ومسلم (١٦٧٩) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٦) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨٧٤)، ومسلم (٩٨).

<sup>(</sup>٧) متفق عليه: رواه البخاري (٤٨)، ومسلم (٦٤).

- - وقال عَلَيْ : «أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِالله، وَقَتْلُ النَّفْسِ» (٢).
- وقال ﴿ اللهِ اللهِ السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ » قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ! وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ » (٣).

و لأهمية الدماء كانت هي أولَ ما يَقْضِي اللهُ بين العبادِ فيه:

كيف لا؟

والله عز وجل يقول: ﴿ وَقِفُوهُمِّ إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ ﴿ ﴾ [الصافات].

ويقول سبحانه: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْ لَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ويقول ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ » (١٠).

ويقول ﴿ إِنَّ اللهُ لَهُ: ﴿ يَجِيءُ الرَّجُلُ آخِذًا بِيَدِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ! هَـذَا قَتَلَنِي، فَيَقُولُ اللهُ لَهُ: لِمَ قَتَلْتَهُ؟ فَيَقُولُ: قَتَلْتُهُ لِتَكُونَ الْعِـزَّةُ لَـكَ، فَيَقُـولُ: فَإِنَّهَا لِي، وَيَجِيءُ

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه مسلم (۱۸٤۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٦٨٧١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨٦٤)، ومسلم (١٦٧٨) واللفظ له.

الرَّجُلُ آخِذًا بِيَدِ الرَّجُلِ، فَيَقُولُ: إِنَّ هَذَا قَتَلَنِي، فَيَقُولُ اللهُ لَهُ: لِمَ قَتَلْتَهُ؟ فَيَقُولُ: لِتَكُونَ الْعِزَّةُ لِفُلاَنٍ، فَيَبُوءُ بِإِثْمِهِ»(١).

ويقول ابن عباسٍ عَيَّفُ: (سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «يَجِيءُ» -أي: المقتول يوم القيامة - «مُتَعَلِّقًا بِالْقَاتِلِ، تَشْخُبُ (٢) أَوْدَاجُهُ (٣) دَمًا، فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ! سَلْ هَذَا فِيمَ قَتَلَنِي؟ »(٤).

وحفاظًا على الدماءِ وعلى الأنفسِ:

أولاً: أمرَ النبيُّ عَلَيْكُ أصحابَهُ في مَكةَ بالصبرِ وعدم الاستعجالِ.

ثانياً: أمر النبي عليه أصحابَه بالهجرة إلى الحبشة.

ثالثاً: هاجرَ النبيُّ عُمَّاتُهُ وأصحابُهُ من مكة إلى المدينة.

رابعاً: وافق النبيُّ على شروطِ الكفار الجائرة في صلح الحديبية.

خامساً: نهى النبيُّ عليه المسلمينَ أن يخرجوا على ولاةِ الأمرِ الظلمةِ.

فقال ﴿ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه النسائي (٣٩٩٧) واللفظ له، والطبراني في «الكبير» (١٠٠٧٥)، والبيهقي في «السعب» (٩٤٣)، [«السلسلة الصحيحة» (٢٦٩٨)].

<sup>(</sup>٢) تشخب: تسيل.

<sup>(</sup>٣) الأوداج: العروق المحيطة بالعنق التي تقطع حالة الذبح واحدها الودج.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه النسائي (٣٩٩٩) واللفظ له، والحميدي (٤٨٨)، [«صحيح سنن النسائي»].

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٣)، ومسلم (١٨٤٣) واللفظ له.

وسأل رجلٌ رسول الله عُلَيْ فقال: يا نَبِيَّ الله! أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمَرَاءُ يَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقَّنَا، فَهَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكَ : «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا؛ فَإِنَّهَا عَلَيْهِمْ مَا مُمِّلُوا وَعَلَيْكُمْ مَا مُمِّلْتُمْ» (۱).

وقال وهال المُشَارِّة لَحَذَيفة وَلَّفَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ، وَأَخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعْ وَأَطِعْ» (٢).

سادساً: وهذا عثمان بن عفان ويشك الخليف أن الثالث للمؤمنين رأى في الفتنة أن الخير في الصبر والثبات، وأن يبيع نفسه بصلاح دينه، وحقنًا لدماء المسلمين، فجاد بنفسه لله عز وجل.

ولذلك لما حاصَرهُ البُغاةُ الظلمة لقتله، قال الصحابة عنه: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! أَلا تُقَاتِلُ؟ قَالَ: (لاَ، إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ) عَهِدَ إِلَيَّ عَهْدًا، وَإِنِّي صَابِرٌ نَفْسِي عَلَيْهِ) (٣).

سابعاً: وهذا الحسنُ بن علي هيئ خليفةُ المسلمين يتنازلُ عن حقهِ الشرعي في الخلافةِ لمعاوية هيئك حقناً لدماء المسلمين.

فهل من مُدَّكر؟! فهل من معتبر؟! فهل من متعظ؟!

أَمْ أنها كما قال رب العزة: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَئْرُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي الصُّدُودِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٦/ ٥١)، والبزار (٢٠٤)، وأبو يعلى (٤٨٠٥)، [«محققو المسند»].

• معشر المسلمين! ما هي الأسباب التي تدفعُ إلى قتلِ النفس التي حرمَ اللهُ قتلِ النفس التي حرمَ اللهُ قتلها إلا بالحق؟ وهل هي موجودَة في الأمة اليوم؟!!

#### السببُ الأول: الحسدُ:

وهذا يظهر جلياً من قصة ابْنَيِّ آدم، فقد قتل قابيلُ أخاهُ هابيلَ حسدًا عندما قَربا قرباناً فتقبلَ اللهُ من هابيلَ المؤمنِ التقيِّ ولم يتقبل من قابيلَ الشقي.

﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ مَنْفُسُهُ وَقَلْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ وَأَصَّبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ١٠٠٠ اللاءَ].

ويظهر الحسدُ أيضاً في إخوةِ يوسف، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ عَ اَيَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ ۚ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِى ضَلَالٍ تُمْبِينٍ ۞ ٱقْنُلُواْيُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضَا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ ﴾ [يوسف].

### السببُ الثاني: التكفيرُ:

إذا انتشر فكرُ التكفير في الأمة انتشر القتلُ، وذلك لأن الذي يُكفِّرُ أخاهُ المسلم يقع في مصيبتين:

المصيبة الأولى: أنه استحلَّ دمهُ وماله وعرضه وهذا حرام؛ لقوله ﴿ كُلُّ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ (١٠).

والمصيبة الثانية: أنه حكم على أخيه بأن الله كلا يغفرُ له أبدًا ولا يرحمُه ولا يُدخله الجنة، ويخلده في النار، وهذا من أعظم البغي.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٢٥٦٤).

### السببُ الثالث: الشيطان:

يقول ﴿ الْمَالَةُ الْمَسْتَةُ إِبْلِيسُ بَثَّ جُنُودَهُ، فَيَقُولُ: مَنْ أَضَلَّ الْيَوْمَ مُسْلِمًا أَلْبَسْتُهُ التَّاجَ، قَالَ: فَيَخُرُجُ هَذَا، فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلْ بِهِ حَتَّى طَلَّقَ امْرَأَتَهُ، فَيَقُولُ: أَوْشَكَ أَنْ يَتَزَوَّجَ، وَيَجِيءُ هَذَا فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلْ بِهِ حَتَّى عَقَّ وَالِدَيْهِ، فَيَقُولُ: أَوْشَكَ أَنْ يَبَرَّ،.... وَيَجِيءُ هَذَا فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلْ بِهِ حَتَّى عَقَّ وَالِدَيْهِ، فَيَقُولُ: أَوْشَكَ أَنْ يَبَرَّ،.... وَيَجِيءُ هَذَا، فَيَقُولُ: لَمْ أَزَلْ بِهِ حَتَّى قَتَلَ فَيَقُولُ: أَنْتَ أَنْتَ، وَيُلْبِسُهُ التَّاجَ» (١٠).

فسفكُ الدماءِ والقتلُ من أحبِّ الأعمالِ إلى الشيطانِ، ولـذلك فهـو حـريصٌ على أن يوقعَ العداوةَ والبغضاءَ بين المسلمين ليقتلَ بعضُهم بعضاً.

ولذلك قال ربُّ العزة لعبادهِ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيَطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَلَاوَةَ وَالسَّنَطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَلَاوَةَ وَالسَّلَوَةَ فَهَلَ أَنهُم مُنتَهُونَ السَّهُ [المائدة].

وقال تعالى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ الَّتِي هِى آَحْسَنُ ۚ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنَغُ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّ الشَّيْطَنَ يَنَغُ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّ الشَّيْطَنَ كَاكَ لِلإِنسَنِ عَدُوًّا مُبِينًا ﴿ ﴾ [الإسراء].

### السببُ الرابع: مرضُ القلبِ بالشهواتِ والشبهات.

فصاحبُ القلبِ المريض بالشهواتِ يقتلُ أخاهُ المسلم ليصلَ إلى شهوته من المنصب والمال والدنيا الفانية، وصاحبُ القلب المريض بالشبهات يستحلُّ قتل أخيه المسلم بعد تكفيره بهذه الشبهات، وهذا يظهر جلياً في الشيعةِ والخوارجِ ومن سلك سبيلهم منَ الحزبين المتعصبين.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن حبان (۲۱۸۹)، والحاكم (۸۰۲۷)، [«السلسلة الصحيحة» (۱۲۸۰)].

### السببُ الخامسُ: الجهلُ بالدين:

فالجهلُ يدفعُ صاحبَهُ إلى الغلوِّ في الدين وإلى كلِّ شر، فهاهم الخوارج بسبب الجهلِ غَلَوْا في دينهم، ودفعهم هذا الغلوُّ إلى أن قتلوا عثمانَ بن عفان هيئك، وخرجوا على عليِّ بين أبي طالبٍ هيئك وقتلوه.

ولذلك جاء الإسلامُ ينهى عن الغلوِ في الدين.

فقال تعالى: ﴿ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُواْ أَهْوَاءَ قَوْمِ قَدْ ضَالُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُواْ حَيْدًا وَضَالُواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّكِيلِ ﴿ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال ﷺ: «إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ، فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِالْغُلُوِّ فِي الدِّينِ» (١٠).

فعليكم يا عباد الله! بالعلم الشرعي، فإن العلمَ الشرعيَّ يـورثُ صـاحبَهُ الخوفَ من الله، والخوفُ من الله يمنع صاحبه من الوقوع في جريمة القتل.

ولذلك لما قال قابيلُ لأخيه: ﴿لَأَقَنَّكُنَّكُ ﴾ [المائدة:٢٧].

قال له هابيل المؤمن الذي يخاف من الله: ﴿ لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْنُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقْنُلَكَ ۚ إِنِي أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّائِدة].

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن ماجه (۳۰۲۹)، والنسائي (۳۰۵۷)، وأحمد (۱/ ٣٤٧)، وابن خزيمة (٢٨٦٧)، وابن خزيمة (٢٨٦٧)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٨)، والطبراني في «الكبير» (١٨/ ٢٨٩/ ٢٤٢)، [«السلسلة الصحيحة» (١٢٨٣)].

وقد جمع النبيُّ عَلَيْكُم بين قبض العلم وظهور الجهل والهرج «القتل».

فقال ﴿ إِنَّ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ لأَيَّامًا يَنْزِلُ فِيهَا الْجَهْلُ، وَيُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ، وَيَكثُرُ فِيهَا الْعِلْمُ، وَيَكْثُرُ فِيهَا الْمُرْجُ، وَالْمُرْجُ: الْقَتْلُ »(۱).

السببُ السادسُ: المظاهرات والخروجُ على ولاةِ الأمرِ:

وما يحدث في بلاد المسلمين اليوم أكبرُ شاهدٍ على ذلك.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٦٣)، ومسلم (٢٦٧٢) واللفظ للبخاري.

# الأمر العاش المنهج الشرعي المنضبط بالكتاب والسنة في التعامل مع الفتن

### أولاً: موقف المؤمن من الفتنِ حين حدوثِها.

من أجلِ أن يُحسنَ المسلمُ كيفيةَ التعاملِ معَ هذه الفتنِ حين تحدثُ في محيطِ الأمةِ وتعصفُ بواقعها، فلا بد من أن يكونَ له منها موقفٌ رشيدٌ، وهذا الموقفُ الرشيدُ يتحققُ بأمورٍ أساسية هي: العواصمُ -بتوفيق الله تبارك وتعالى وعونِه- من قواصم الغوايةِ ومُضِلاتِ الهوى.

وتلكَ الأمورُ الأساسيةُ ثلاثةٌ، هي على النحو الآتي:

الأمرُ الأول: التثبُّتُ في الفتنةِ، وذلكَ بسلوك مسلكين رئيسيين:

المسلكُ الأولُ: التأكدُ التامُّ من أن هذه الفتنة هي المعنيَّةُ بذاتها في النصِّ الشرعي الواردِ عن النبيِّ عَلَيْ ، فلا يجوزُ للمسلمِ عندَ حدوثِ أية فتنةٍ أن يجزمَ بأنَّ هذه الفتنة هي ما أخبرَ به النبيُّ عَلَيْ في حديث كذا وكذا، وهو لم يتبيَّنْ بَعْدُ حقيقة الأمرِ، بل غايةُ ما لديه ظنُّ وتخمين، وهذا ضربٌ من ضروبِ القَفْوِ بغيرِ علم اللهُ تباركَ وتعالى عنه بقوله: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللهُ مَا اللهِ اللهُ تباركَ وتعالى عنه بقوله: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ تباركَ وتعالى عنه بقوله: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ تباركَ وتعالى عنه بقوله اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

والتأكدُ التامُّ من عينِ الفتنةِ الحادثةِ إنها يكونُ بالرجوعِ إلى أهلِ العلم، فهمُ الأقدرُ على تجليةِ حقيقةِ الأمرِ، ولذلك فقد أرشدَ اللهُ جل شأنه عبادَه إلى هذا المسلكِ بقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِيدِّ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى السَلكِ بقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِيدٍ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِهَ الْأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الذِينَ يَسْتَنْ يَطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ [النساء: ٨٣].

المسلكُ الثاني: كفُّ اللسانِ في الفتنةِ، فلا يجوزُ التخوُّضُ فيها بتحريضِ بعضِ المسلكُ الثاني: كفُّ اللسانِ على بعضٍ بها يفضي إلى تأجيجِ نارِها وتوسيعِ دائرةِ البلاءِ بها، فإن آفةَ اللسانِ هنا خطيرةٌ جداً، ولذلك فقد حذّر النبيُّ عُلَيْكُ من إطلاقِ اللسانِ عامةً وفي الفتن خاصةً.

فعن سفيانَ بنِ عبدِالله خَيْفَ قال: قلتُ: يَا رَسُولَ الله! حَدِّثْنِي بِأَمْرٍ أَعْتَصِمُ بِهِ، قَالَ: «قُلْ رَبِّي اللهُ، ثُمَّ اسْتَقِمْ» قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! مَا أَكْثَرُ مَا تَخَافُ عَلَيَّ؟ فَأَخَذَ رَسُولُ الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

وَعن عقبةَ بن عامرٍ ﴿ فِشَكُ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ مَا النَّجَاةُ؟ قَالَ: «الْملِكُ عَلَيْكُ لِسَانَكَ، وَلْيَسَعْكَ بَيْتُكَ، وَابْكِ عَلَى خَطِيئَتِكَ» (٢٠).

وقال ﷺ: «أَكْثَرُ خَطَايَا ابنِ آدَمَ فِي لِسَانِهِ» (٣).

<sup>(</sup>۱) حسن صحيح: رواه الترمذي (۲۱۱)، وابن ماجه (۳۹۷۲)، وأحمد (۳/ ۲۱۳)، وابن حبان (۲۸۹۹)، والحاكم (۷۸۷٤)، [«صحيح الترغيب» (۲۸٦۲)].

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: رواه الترمذي (٢٠٦)، وأحمد (٥/ ٢٥٩)، والطبراني في «الكبير» (١٧/ ٢٧١/ ٧٤١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٩)، والبيهقي في «الشعب» (٧٨٤)، [«صحيح الترغيب» (٢٧٤١)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الطبراني في «الكبير» (٢٤٤٦)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (٣/ ١٣٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٢٨٧٧)، والبيهقي في «الشعب» (٤٥٨٤)، [«صحيح الترغيب» (٢٨٧٢)].

الأمرُ الثاني: الثبات على الدينِ الحقّ، فإذا تَبيَّنَ المسلمُ أن هذه الفتنة الواقعة هي التي عناها النبيُّ على في خبره، فليثبتْ حينئذ على دينِهِ الحقّ وعلى معتقدِه الصحيحِ، حتى لا تزلَّ به القدمُ فيجرفه تيارُ تلك الفتنةِ فيخسرَ الدنيا والآخرة، وهذا ما حذَّرَ منه المولى تبارك وتعالى أشدَّ التحذير، حينَ قال سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ أَطْمَأَنَّ بِهِ قَ وَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ الْمُهَانَ بِهِ قَ إِنْ أَصَابَهُ وَنْ نَا لَهُ اللّهُ عَلَى وَجْهِهِ عَلَيْرَ اللّهُ اللّهُ عَلَى وَجْهِهِ عَلَيْ وَجْهِهِ عَلَيْرَ اللّهُ اللّهُ عَلَى وَجْهِهِ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى وَجْهِهِ عَلَيْ وَبَعْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

وحين قبال سبحانه: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِٱللَّهِ جَعَلَ فِتْ نَهَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾ [العنكبوت: ١٠].

فالفتنة إذا وقعت واستحكمت انقسم الناسُ فيها فريقين: ساقطٌ محدوش، وناجٍ مُسَلَّم، ومن هنا فإن النبيَّ عُشَى قد أرشدنا إلى أن ندعو بهذا الدعاء في ختامِ التشهدِ الأخيرِ: «ونعوذُ بكَ منْ فتنةِ المحيا والمات، ومنْ فتنةِ المسيح الدجال»(").

الأمرُ الثالث: الصبرُ على شدةِ الفتنِ، واحتسابُ الأجرِ فيها عندَ الله تبارك وتعالى، فذلك طريقُ الرحمةِ وسبيلُ الهداية، كها قال المولى سبحانه: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ مِنَ الْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ ۗ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ الْأَمُوالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ ۗ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴿ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ ۗ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴾

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أحمد (۱/ ۲۲)، والبيهقي في «الشعب» (۱٦٤١)، والبزار (٣٠٥) بلفظ قريب، [«صحيح الجامع» (١٥٥٤)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (٥٨٨).

فالصبرُ هو سلاحُ المؤمنِ الذي يتقي به شرَّ تلكَ الفتنِ، ومن هنا فقد أمرَ به النبيُّ عَلَيْكُمْ أمتَه، ففي الحديثِ الذي رواه الصحابيُّ الجليلُ أنسُ بنُ مالكِ عِينَ أَنَّ النبيُّ عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ حَتَّى النبيَّ عَلَيْكُمْ (مَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ حَتَّى النبيَّ عَلَيْكُمْ (مَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ (١٠).

## ثانياً: أقوالٌ ومواقفُ للسلفِ الصالحِ في الفتن

عن عُديسة بنت أُهبان قالت: (لما جاء على بن أبي طالب وين هاهنا (البصرة)، دخل على أبي، فقال: يا أبا مسلم ألا تعينني على هؤلاء القوم؟ قال: بلى! قال: فدعا جارية له، فقال: يا جارية، أخرجي سيفي، قال: فأخرجته، فسل منه قدر شبر، فإذا هو خشب، فقال: إِنَّ خَلِيلي وَابْنَ عَمِّكَ عُلِيكَ عَهِدَ إِلَيَّ: "إِذَا كَانَتِ الْفِتْنَةُ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ فَاتَّخِذْ سَيْفًا مِنْ خَشَبٍ». فَإِنْ شِئْتَ خَرَجْتُ مَعَكَ، قَالَ: لاَ حَاجَة لِي فِيكَ وَلاَ فِي سَيْفِكَ) (٢).

وعن عبد الله بن الصامت قال: (قَدِمَ أَبُو ذَرِّ عَلَى عُثْمَانَ مِنَ الشَّامِ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، افْتَحِ الْبَابَ حَتَّى يَدْخُلَ النَّاسُ، أَتَكْسِبُنِي مِنْ قَوْمٍ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٧٠٦٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه ابن ماجه (٣٩٦٠)، والترمذي (٢٢٠٣)، وأحمد (٥/ ٦٩)، والطبراني في «الأوسط» (٨٤٥٧)، [«السلسلة الصحيحة» (١٣٨٠)].

لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ؟ يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ مُرُوقَ السَّهْمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ (() ثُمَّ لاَ يَعُودُ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ (() هُمْ شَرُّ الْحَلْقِ وَالْحَلِيقَةِ؟! وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْ فَيهِ حَتَّى يَعُودَ السَّهُمُ عَلَى فُوقِهِ (() هُمْ شَرُّ الْحَلْقِ وَالْحَلِيقَةِ؟! وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْ أَمَرْتَنِي أَنْ أَكُونَ قَائِمًا لَقُمْتُ مَا أَمْكَنَتْنِي رِجْلاَي، أَمُرْتَنِي أَنْ أَكُونَ قَائِمًا لَقُمْتُ مَا أَمْكَنَتْنِي رِجْلاَي، وَلَوْ رَبَطْتَنِي عَلَى بَعِيرٍ لَمْ أُطْلِقْ نَفْسِي حَتَّى تَكُونَ أَنْتَ الَّذِي تُطْلِقُنِي، ثُمَّ اسْتَأْذَنَهُ أَنْ وَلَوْ رَبَطْتَنِي عَلَى بَعِيرٍ لَمْ أُطْلِقْ نَفْسِي حَتَّى تَكُونَ أَنْتَ الَّذِي تُطْلِقُنِي، ثُمَّ اسْتَأْذَنَهُ أَنْ يَأْتُ اللّهَ بَعِيرٍ لَمْ أُطْلِقْ نَفْسِي حَتَّى تَكُونَ أَنْتَ الَّذِي تُطْلِقُنِي، ثُمَّ اسْتَأْذَنَهُ أَنْ يَأْتُ اللّهَ بَعِيرٍ لَمْ أُطْلِقُ نَفْسِي حَتَّى تَكُونَ أَنْتَ الَّذِي تُطْلِقُنِي، ثُمَّ اسْتَأْذَنَهُ أَنْ يَأْتُ اللّهَ بَعُر لَهُ فَأَتَاهَا، فَإِذَا عَبْدٌ يَؤُمُّهُمْ، فَقَالُوا: أَبُو ذَرِّ! فَنَكَصَ الْعَبْدُ، وَقِيلَ لَا اللّهَ بُدُ، فَقَالُوا: أَبُو ذَرِّ! فَنَكَصَ الْعَبْدُ حَبَشِيٍّ لَكُونَ أَنْ أَسْمَعَ وَأُطِيعَ، وَلَوْ لِعَبْدٍ حَبَشِيٍّ لَهُ خَلِيلِي عُلِيلِي عَلَيْكُ بِثَلاَثٍ ﴿ قَانُ أَسْمَعَ وَأُطِيعَ، وَلَوْ لِعَبْدٍ حَبَشِيٍّ لَكُونَ اللّهُ مُرَافِ (()) (()).

وهناك حديث أكثر بيانًا في هذا المقام، يرويه أبو ذر ويست ، قال: أَتَانِي نَبِيُّ اللهِ وَأَنَا نَائِمٌ فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ، فَضَرَبَنِي بِرِجْلِهِ، فَقَالَ: «أَلاَ أَرَاكَ نَاتِمًا فِيهِ؟» قُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ الله! غَلَبَنْنِي عَيْنِي، قَالَ: «فَكَيْفَ تَصْنَعُ إِذَا أُخْرِجْتَ مِنْهُ؟» قُلْتُ: مَا أَصْنَعُ يَا نَبِيَّ الله، أَضْرِبُ بِسَيْفِي؟ فَقَالَ النَّبِيُّ وَتَنْسَاقُ لُمْ حَيْثُ سَاقُوكَ فَي مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ مِنْ ذَلِكَ، وَأَقْرَبُ رُشْدًا؟ تَسْمَعُ وَتُطِيعُ، وَتَنْسَاقُ لُمْ حَيْثُ سَاقُوكَ فَا ﴾ . .

<sup>(</sup>١) الرمية: الصيد الذي ترميه فتقصده، وينفُذُ فيه سهمك. «النهاية».

<sup>(</sup>٢) على فوقه: موضع الوتر من السهم، وهذا تعليق بالمحال، فإن ارتداد السهم على الفوق محال، فرجـوعهم إلى الدين أيضاً محال. «عون المعبود».

<sup>(</sup>٣) أي: مقطع الأعضاء.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه الطيالسي (٢٥٤)، و ابن حبان (٩٦٤)، [«صحيح موارد الظمآن» (١٢٨٦)].

<sup>(</sup>٥) وهذا ما لم يكن في معصية، فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

<sup>(</sup>٦) حسن: رواه أحمد (٥/ ١٥٦)، وابن حبان (٦٦٦٨)، [«صحيح موارد الظمآن» (١٢٨٥)]

وعن ربعي بن حراش عن حذيفة ويشك أنه قيل له: (يا أبا عبد الله ما تأمرنا إذا اقتتل المصلون؟ قال: آمرُك أن تنظرَ أقصى بيتٍ من دارك فتلجَ فيه، فإنْ دخل عليك فتقول: ها بُوْ بإثمي وإثمك، فتكون كابن آدم)(۱).

وعن سعيد بن جبير قال: (خَرَجَ عَلَيْنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ فَرَجَوْنَا أَنْ يُحَدِّثَنَا عَنِ الْقِتَالِ فِي حَدِيثًا حَسَنًا قَالَ: فَبَادَرَنَا إِلَيْهِ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ! حَدِّثْنَا عَنِ الْقِتَالِ فِي الْفِتْنَةِ وَاللهُ يَقُولُ: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾، فقال: هَلْ تَدْرِي مَا الْفِتْنَةُ ثَكِلَتْكَ الْفِتْنَة وَالله يَقُولُ: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾، فقال: هَلْ تَدْرِي مَا الْفِتْنَة ثَكِلَتْكَ أَمُّك؟ إِنَّهَا كَانَ مُحُمَّدٌ ﴿ فَقَاتِلُ الْمُشْرِكِينَ، وَكَانَ الدُّخُولُ فِي دِينِهِمْ فِتْنَةً وَلَيْسَ كَقِتَالِكُمْ عَلَى الْمُلْكِ) (\*\*).

قال مُطَرِّفٌ: (إن الفتنة ليست تأتي تهدي الناس، ولكن إنّما تأتي تقارع المؤمن عن دينه، وَلأن يقولَ اللهُ: لم لا قتلت فلاناً؟ أحبُّ إلي من أن يقولَ: لم قتلتَ فلاناً)(٣).

وقال أيضاً: (إِنَّ الْفِتْنَةَ لاَ تَجِيءُ حِينَ تَجِيءُ لِتَهْدِيَ، وَلَكِنْ لِتُقَارِعَ الْـمُؤْمِنَ عَنْ نَفْسِهِ)('').

قال مُطرّف: (لأَنْ آخُذَ بِالثِّقَةِ فِي القُعُودِ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَلْتَمِسَ -أو قال: أطلب- فَضْلَ الجِهَادِ بِالتَّغْرِيْرِ)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الحاكم (٨٣٧٤)، وعبد الرزاق(٣٧١٤٣)، [ «الإرواء» (٨/ ١٠٢)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٠٩٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم الأصبهاني في «حلية الأولياء» (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٧/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٧/ ٢١٢).

وقال كذلك: (لأَنْ يَسْأَلَنِي اللهُ -تَعَالَى- يَوْمَ القِيَامَةِ، فَيَقُـوْلُ: يَـا مُطَـرِّفُ، أَلاَ فَعَلْتَ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَقُوْلَ: لِمَ فَعَلْتَ؟)(١).

قال حميد بن هلال: (أَتَى مُطَرِّفَ بْنَ عَبْدِ اللهِ زَمَانَ ابْنِ الأَشْعَثِ نَاسٌ يَدْعُونَهُ وَاللهِ وَمَانَ ابْنِ الأَشْعَثِ نَاسٌ يَدْعُونَهُ إِلَى قِتَالِ الْحُجَّاجِ، فَلَمَّا أَكْثَرُوا عَلَيْهِ قَالَ: أَرَأَيْتُمْ هَذَا الَّذِي تَدْعُونِي إِلَيْهِ، هَـلْ يَزِيدُ عَلَى قِتَالِ الْحُجَّاجِ، فَلَمَّا أَكْثَرُوا عَلَيْهِ قَالَ: أَرَأَيْتُمْ هَذَا الَّذِي تَدْعُونِي إِلَيْهِ، هَـلْ يَزِيدُ عَلَى قَتَلُوا: لاَ قَالَ: فَإِنِّي لاَ أُخَاطِرُ بَيْنَ هَلَكَةٍ أَقَعُ عَلَى أَنْ يَكُونَ جِهَادًا فِي سَبِيلِ اللهِ؟ قَالُوا: لاَ قَالَ: فَإِنِّي لاَ أُخَاطِرُ بَيْنَ هَلَكَةٍ أَقَعُ فِي اللهِ اللهُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

وقال الحسن: (لَوْ أَنَّ النَّاسَ إِذَا ابْتُلُوا مِنْ قِبَلِ سُلْطَانِهِمْ صَبَرُوا مَا لَبِثُوا أَنْ يُفْرَجَ عَنْهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ يَفْزَعُونَ إِلَى السَّيْفِ، فَيُوَكَّلُونَ إِلَيْهِ، فَوَالله مَا جَاؤُوا بِيَوْم خَيْرٍ قَطُّ) (٣).

وعن حذيفة ويشك قال: (إِنَّ الْأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْمُنْكَرِ لَحَسَنٌ، وَلَكِنْ لَيْسَ مِنَ السُّنَةِ أَنْ تَرْفَعَ السِّلَاحَ عَلَى إِمَامِكَ) (؛).

وعن سويد بن غفلة قال: (قال لي عمر ويشك : لعلك تبقى حتى تدرك الفتنة، فاسمع وأطع، وإن كان عليك عبد حبشي، إن ضربك فاصبر، أو حرمك أو ظلمك فاصبر، وإن أرادك على أمر يُنقصك في دينك فقل: سمعاً وطاعة، دمي دون ديني) (٥).

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في «الزهد الكبير» (٢/ ٣٦٣)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٨/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٧/ ١٤٣)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٨/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٧/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة (٣٧٦١٣)، والبيهقي في «الشعب» (٧٠٩٨).

<sup>(</sup>٥) رواه المروزي في «الفتن» (٣٨٩).

وعن ابن عمر وسي أنه أتاه رجلان في فتنة ابن الزبير، فقالا: (إن الناس قد صنعوا ما ترى، وأنت ابنُ عمر بن الخطاب، وصاحبُ رسول الله الله على منعك أن تخرج؟ قال: يمنعني أن الله تعالى حرَّم علي دم أخي المسلم، قالا: أو لم يقل الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمُ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ لِللهِ الله الله الله الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمُ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ لِللهِ الله الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمُ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينَ الله عَلى الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمُ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةً وَيَكُونَ الدِينَ الله الله على الله على الله على الله الله الدين الله، فأنتم تريدون أن نقاتل حتى تكون فتنة، ويكون الدين لغير الله) (١٠).

#### ثالثاً: كيف تنجو من الفتن؟

نحنُ في زمنٍ كثُرَتْ فيه الفتنُ وماجَتْ كموجِ البحرِ فكثُرَ القتلُ، وقلَّ العلمُ، وكثرَ الجهلُ ونطقَ الرويبضةُ، واتخذَ الناسُ رؤوساً جُهالاً فسُئِلُوا فأَفْتَوْا بغيرِ علمٍ، فَضَلُّوا وأضَلُّوا.

<sup>(</sup>۱) رواه المروزي في «الفتن» (٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) رواه المروزي في «الفتن» (٤٥٨).

وانطلاقاً من قوله عُلَيُّ : «الدِّينُ النَّصِيحَةُ» (١) فها أنا أضعُ أمامَكُمْ أسبابَ النجاةِ منَ الفتنِ ليهلِكَ من هلكَ عن بينةٍ ويَحْيى من حيَّ عن بينةٍ . أيها المسلمُ في كل مكان! إذا أردتَ أن تنجوَ منَ الفتنِ فعليك:

### أولاً: بتقوى اللهِ في السرِّ والعلنِ، والسمع والطاعةِ لوليِّ الأمرِ المسلمِ.

- عن العرباض بن سارية ﴿ فَضَ قَال: (وَعَظَنَا رَسُولُ الله ﴿ فَا لَهُ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً وَجِلَتْ مِنْهَا الْعُلُوبُ، وذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقَلنا: يَا رَسُولَ الله! كَأَنْهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ فَأَوْصِنَا، قَالَ: ﴿ أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيّاً ﴾ (٢).
- وعن حذيفة ولين أن رسول الله والله الله المالية الما
- وعن عوفِ بن مالكِ ﴿ عَنْ عَن النبيّ ﴾ قال: ﴿ خِيَارُ أَئِمَّ تِكُمُ الَّذِينَ تُحِبُّونَكُمْ، وَيُصَلُّونَ عَلَيْكُمْ وَتُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ، وَشِرَارُ أَئِمَّ تِكُمْ لَتُجُبُّونَهُمْ وَيُخِبُّونَكُمْ، وَتُلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَيَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَيَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ، وَيَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ اللهِيهِمْ وَيَعْرَادُ أَنْ وَيُعْتَلِكُمْ وَيَعْرَادُ أَوْمَ اللّهِ فَي اللّهُ وَيَعْرَادُ أَنْ وَيَعْرَادُ وَيَعْرَادُ أَنْ وَيَعْرَادُ وَيَعْرَادُ وَيَعْرَادُ وَيَعْرَادُ وَيَعْرَادُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ اللّهِ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَيْ فَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ وَيَعْرَادُ وَيُعْمُ وَيَعْرَادُ وَيَعْمُ وَيُعْرَادُونَ وَيَلْعَنُونَهُمْ وَيَعْرَادُ وَيْعِمْ وَيَعْرَادُونَ عَلَى اللّهُ وَيَعْمُونَهُمْ وَيَعْرَادُونَ عَلَيْعُنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ اللّهُ وَيَعْرَادُ وَيْعُونُونَكُمْ اللّهُ وَيَعْرَادُونَ وَيَعْمُونَكُمْ اللّهُ وَيُعْرَادُونَ وَيَعْمُونَكُمْ اللّهُ وَيْعَالِكُونَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالْعُنُونُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْعُلْمُ وَاللّهُ وَ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم(٥٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٢٦٧٦)، والترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد (٤/ ١٢٦)، والدارمي (٩٥) واللفظ له [«صحيح الترغيب» (٣٧)].

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

فَقَالَ: «لَا؛ مَا أَقَامُوا فِيكُمْ الصَّلَاةَ، وَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْ وُلَاتِكُمْ شَيْئًا تَكْرَهُونَـهُ، فَاكْرَهُوا عَمَلَهُ وَلَا تَنْزِعُوا يَدًا مِنْ طَاعَةٍ»)(١).

ثانياً: أنْ تلزمَ جماعةَ المسلمينَ وإمامَهم، فإنْ لم يكنْ لهم جماعةٌ ولا إمام فاعتزِلْ تلكَ الفرقَ كلَّها، ولا تكن رأساً في الفتنةِ.

- قال عُشَيُّهُ: لحذيفة بنِ اليهانِ عَشِيُّ : «تلزمُ جماعةَ المسلمينَ وإمامَهم».

قال حذيفة: فإنْ لم يكنْ لهم جماعةٌ ولا إمامٌ؟

- قال ﷺ: «فاعتزلْ تلكَ الفِرَقَ كُلَّها، ولو أنْ تعَضَّ بأصلِ شبرةٍ حتى يُدركَكَ الموتُ وأنتَ على ذلك» (٢٠).
- وقال وَ الْمَا اللهُ اللهُلِللهُ اللهُ اللهُ

ثَالِثاً: أن تُكثرَ منَ العبادة عامةً ومنْ فيامِ الليلِ خاصةً.

- قال ﷺ: «عِبَادَةٌ فِي الْهَرْجِ كَهِجْرَةٍ إِلَيَّ»('').

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٨٨٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٢٩٤٨).

- وتقولُ أَمُّ سلمةَ ﴿ فَ خُوجُ النبيِّ ﴿ أَنْ اللهِ مِنَ الْخُزَائِنِ، وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الْفِتَنِ؟ مَنْ يَقُولُ: «سُبْحَانَ اللهِ مَاذَا أَنْزَلَ اللهِ مِنَ الْخُزَائِنِ، وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الْفِتَنِ؟ مَنْ يُقُولُ: «سُبْحَانَ اللهِ عَاذَا أَنْزَلَ اللهِ مِنَ الْخُزَائِنِ، وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الْفِتَنِ؟ مَنْ يُقُولُ: مُو مُواحِبَ الْحُجُرَاتِ - يُرِيدُ أَزْوَاجَهُ - لِكَيْ يُصَلِّينَ؟ رُبَّ كَاسِيَةٍ فِي لِيُو لِللهِ مِنَ اللَّخِرَةِ اللهِ مِنَ اللَّذِيْرَةِ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَا اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُ

### رابعاً: أن تلزَمَ بيتَك، وتُمْسِكَ لسانَكَ.

- قال ﴿ إِنَّ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمَظْلِمِ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ فِيهَا مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي وَيُهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ».
الْقَائِمِ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْماشِي، وَالْماشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي ».

قَالُوا: فَهَا تَأْمُرُنَا؟

قَالَ: «كُونُوا أَحْلاَسَ بُيُوتِكُمْ») (٢).

- وقال رجلٌ: (يَا رَسُولَ الله! مَا النَّجَاةُ؟ قَالَ: «أَمْسِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَالْبِكِ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَالْبِكِ عَلَى خَطِيتَتِكَ») (٣).

- وقال حذيفةُ بنُ اليهانِ ﴿ إِنَّاكُم وَالْفِتَنَ، لاَ يَشْخُصُ -أي: لا يتطلعُ- إلَيهَا أَحَدُّ، فَوَالله مَا شَخَصَ فيهَا أَحَدٌ إِلَّا نَسَفَتْهُ كَمَا يَنْسِفُ السَّيْلُ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٠٦٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: رواه أبو داود (٢٦٢٤)، وأحمد (٤/٨٠٤)، [«صحيح الترغيب» (٢٧٤٢)].

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: رواه الترمذي (٢٤٠٦)، وأحمد (٥/ ٢٥٩)، [ «صحيح الترغيب » (٢٧٤١)].

الدِّمَنَ (۱) ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا؛ فَاجْتَمِعُوا فِي بُيُوتِكُمْ، وَكَسِّرُوا سُيُوفَكُمْ، وَقَطِّعُوا أَقْ تَارَكُمْ) (۲) .

#### خامساً: أن تستعيذَ باللهِ من الفتنِ.

- يقول عَهِيَّ: «تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنَ الْفِتَنِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ» (٣).

عَلَّمَنا النبيُّ عَلَيْكُ أَن نستعِيذَ بالله في كلِّ صلاةٍ من الفتنِ.

- قال ﴿ إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعِ:

يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنْ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمحْيَا وَالْمَمْ وَالْمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمسِيح الدَّجَّالِ» (٤).

وعَلَّمَ ربنا جل وعلا عباده في كتابه أن يَلْتجِؤوا إليه بالدعاء عند نزول الفتن، فقال تعالى: ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ مَوْكِمَنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَكُفِرِينَ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ زَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ثَنَا لَاجَعَلْنَافِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَأَغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾ [المنحنة].

<sup>(</sup>١) الدِّمَنَ: ما اختلط من البَعر والطين.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم (٨٣٨٥)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١/ ٢٧٣)

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (٢٨٦٧).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: رواه البخاري (١٣٧٧)، ومسلم (٥٨٨) واللفظ له.

وأخيراً فهذه وصايا النبيِّ ١١٠ والتي قال فيها:

«إِنَّ السَّعِيدَ لَمْ جُنِّبَ الْفِتَنَ، إِنَّ السَّعِيدَ لَمْ جُنِّبَ الْفِتَنَ، إِنَّ السَّعِيدَ لَمْ جُنِّبَ الْفِتَنَ، وَلَن النَّعِيدَ لَمْ جُنِّبَ الْفِتَنَ، وَلَن النَّلِي فَصَبَرَ فَوَاهًا»(١).

وقال الله الله الله الرجل في الفتنةِ أنْ يلزمَ بيته »(٢).

فهل يليق بك أيها المسلم العاقل أن تخالف وصايا نبيك وحبيبك هذه وتخرجَ إلى الشوارع في المظاهرات التي سَمَّوْها لك سلميَّةً وهي اليومَ كما ترى دمويةً، يقتل فيها المسلمُ أخاه المسلمَ من أجل غايات دنيوية؟

نسأل الله تعالى أن يحفظنا والمسلمين من الفتن ما ظهر منها وما بطن، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۲۲۳)، والبزار (۲۱۱۲)، والطبراني في «الكبير» (۲۰/ ۲۰۲/ ۹۹۸)، [«صحيح الترغيب» (۲۷/ ۲۷۲)].

<sup>(</sup>٢) حسن:رواه الديلمي في «مسند الفردوس» (٣٠٠٧)، [(«صحيح الجامع» (٣٦٤٩)].

#### الأمر الحادي عشر

# معرفةُ أنَّ العلماءَ هم ورثةُ الأنبياءِ، وهم الدعاةُ إلى اللهِ على بصيرةٍ، وهم المرجعُ عند نزولِ الفتنِ

قال تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَالْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ

عن عبدِ اللهِ بنِ عمرهِ ﴿ اللهِ عَلَى قَالَ: (سمعتُ رسولَ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي رواية: «فيبقى ناسٌ جُهالٌ يُستَفْتَوْنَ، فَيُفتونَ برأيهم، فَيُضِلُّون وَيضِلُّون»<sup>(٣)</sup>.

عن أبي الدَّرداءِ وَاللَّهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجُنَّةِ، وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضَا يَنْتَغِي فِيهِ عِلْمًا سَلَكَ اللَّهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجُنَّةِ، وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالِمِ لَيَسْتَغْفِرُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ، والْحِيتَانُ فِي لِطَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ، حوفِ الْمَاء، وَفَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَلْمَ؛ وإِنَّ الْعُلْمَ؛ وَرَثَعَ الْأَنْبِيَاء، إِنَّ الْأَنْبِيَاء لَمْ يُورِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهُمًا إِنَّمَا وَرَثُوا الْعِلْمَ؛ فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظِّ وَافِرٍ» (٤).

<sup>(</sup>١) هذا الأمر مأخوذ من كتاب: «بصائر ذوي الشرف» بشيءٍ من التصرف والاختصار.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (١٠٠) ، ومسلم (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري ( ٧٣٠٧)، ومسلم (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أبو داود (٢٦٤١)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابسن ماجه (٢٢٣)، وأحمد (٥/ ١٩٦)،

العلماءُ هم الدعاة إلى الله خلافاً لما شاع بين كثير من الدعاة المنتسبين للحركاتِ الحزبيةِ المعاصرةِ: أنَّ العلماءَ غيرُ الدعاةِ، وهذا تفليسٌ للعلماءِ من دَورِهِمُ الرِّياديِّ القياديِّ ليخلو الجوُّ لأنصافِ الفقهاءِ، حُدثاءِ الأسنانِ، سفهاءِ الأحلامِ، بدعوى أنَّ العلماءَ لا يفقهون واقعَهم فضلاً عن واقع أمتهم؛ فيصفونهم بعلماءِ الحيضِ والنَّفاسِ، وأن فقههم لا يتعدى سراويلَ امرأةٍ، وعلماءِ ذيلِ بغلةِ السلطانِ، بينها الدعاةُ فَهُمْ فقهاءُ الواقعِ، والمنظرونَ، والمُقكرون، والموجِّهون، والمُرشدون، والحركيون.

وأنَّ العلماءَ نَفْعُهُمْ يقتصرُ على مَنْ حولهَم؛ فهم كالبئرِ، بينها الدعاةُ نفعُهم يعمُّ الأمةَ؛ لأنهم كالغيثِ يأتي الناسَ في ديارِهم وحيثُ وقَعَ نَفَعَ.

وهذه البدعةُ الحزبيةُ باطلةٌ من وجوهٍ منها:

١- لقد بَيَنَ اللهُ سبحانه وتعالى أنَّ أهلَ البصيرةِ هم أتباعُ رسولِ اللهِ ﷺ؛ كما قالَ الإمامُ ابنُ قَيِم الجوزيةِ: ﴿ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ إنْ كانَ عطفاً على الضميرِ في ﴿ أَدْعُوا إِلَى ٱللهِ ﴾؛ فهو دليلٌ على أنَّ أتباعَه هم الدعاةُ إلى اللهِ، وإنْ كانَ عطفاً على الضمير المنفصل، فهو صريحٌ أنَّ أتباعَه هم أهلُ البصيرةِ فيها جاءً به دونَ مَنْ عَداهم.

والتحقيقُ: أنَّ العطفَ يتضمنُ المَعْنَيين؛ فأتباعُه هم أهلُ البصيرةِ الذين يدعونَ إلى اللهِ (۱).

<sup>=[«</sup>التعليقات الحسان» (٨٨)].

<sup>(</sup>١) «الصواعق المرسلة» (١/ ١٥٥).

وأوضحَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ: أن العلماءَ ورثةُ الأنبياءِ؛ كما في حديثِ أبي الدرداءِ المذكورِ عنه، والأنبياءُ هم أئمةُ الدعاةِ، إذاً العلماءُ هم الدعاةُ إلى اللهِ.

٢ - والعلماءُ هم أئمةُ الدينِ، وأمناءُ الشريعةِ، كما قالَ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةُ
 يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَلِتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ السَجِدةِ].

والإمامةُ في الدينِ تقتضي الإمامة في الدعوة؛ كما قالَ تعالى: ﴿وَٱجْعَلْنَا لِلْمُنَقِيرِ كَمَامًا اللهِ الله الله.

٣- والعلماءُ أفضلُ الناسِ بعدَ الأنبياءِ، كما قال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ
 وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِ ﴾ [المجادلة:١١].

وأفضلُ مقاماتِ العبدِ هو الدعوةُ إلى اللهِ: ﴿ وَأَنَّهُ اللَّا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا اللهِ ﴾ [الجن].

ولذلك؛ فإنَّ الدعوة إلى اللهِ التي هي أشرفُ مقاماتِ العبادِ وأجلُّها وأفضلُها لا تَحْصُلُ إلا بالعلمِ الذي يدعو -أي العبدُ- به وإليه، بل لا بدَّ في كمالِ الدعوةِ من الرسوخِ في العلمِ، ولكلِّ مقامٍ رجالٌ، وأشرفُ المقاماتِ وأعلاها يتربعُ على عَرْشِها أفضلُ الناسِ بعدَ الأنبياءِ، وهذا يدلُّ على أنَّ العلماءَ همُ الدعاةُ إلى اللهِ.

٤- والعلماءُ حجةُ اللهِ على العبادِ، والمُوقِعونَ عن ربِّ العالمين؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ ٱلشَّيْطَنَ إِلَّا قَلِيلًا اللهِ اللهِ عَلَى الله الله على اله على الله على اله على الله على اله على اله

٥- والعلماءُ هم أولو الأمرِ الذين تجبُ طاعتُهم كما قالَ جمهورُ السلفِ في قولِه تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي اللّهُ مَلْ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، ولذلك فهم أهل العلم والفقه والدعوة إلى الله.

7- والعلماءُ هم أمناءُ الشريعةِ وأهلُها؛ كما قالَ ابنُ قيمِ الجوزيةِ: (أنَّ اللهَ جعلَ العلماءَ وكلاءَ وأمناءَ على دينهِ وَوَحيهِ، وارتضاهم لحفظِه والقيامِ بهِ والذَّبِ عنه وناهيكَ بها منزلة شريفة، ومَنْقَبة عظيمة. قالَ تعالى: ﴿ ذَلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ أَوْلَئَبِكَ ٱلَّذِينَ عَالَيْهُمُ ٱلْكِئْبَ وَالْخُكُم وَالنّبُونَ ۚ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوَلَا ٓ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا عَرْفِينَ ﴿ الله الله عِنه إلى الله .

٧- والعلماءُ هم أهلُ الذكرِ؛ كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَا آرُسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِيَ
 إلَيْهِمَ فَسَعَلُوٓا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُم لَا تَعَلَمُونَ ﴿ النحلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ

وعلى ذلك؛ فالعلماءُ هم القادةُ الذين يتصدرون الدعوةَ إلى اللهِ ليوجهوا مسارَها ويُرشدوا يَقَظَتها، ويُعمقوا فَهمَها، ويوجهوا شَبابَها، فإن لم يكنِ الأمرُ كذلك حدثَ الخللُ، ودخلَ الدَّخنُ، وحَلَّ الوَهْنُ، كما نبهَ عليه رسولُ اللهِ عَلَيْ عديثِ عبدِ اللهِ بن عمرو بنِ العاصِ في رفعِ العلمِ بقبضِ العلماءِ، وحينتَذٍ يتخذُ الناسُ رؤوساً جُهالاً؛ فتغرقُ السفينةُ بانحرافِ الدعوةِ عن سبيل اللهِ.

<sup>(</sup>١) «تنقيح الإفادة المنتقى من مفتاح دار السعادة» (ص٢٦٧).

• قال الدكتورُ ناصرُ بنُ عبدِ الكريمِ العقلِ حفظَه الله: (بسببِ فصلِ بعضِ الدُّعاةِ بينَ الشيخِ (العالمِ) والدَّاعيةِ، ظَهَرَت أمورٌ سلبيةٌ نراها جليةً في كثيرٍ منَ الدعواتِ الإسلاميةِ، من هذه الأمور:

أولاً: اتخاذُهُمْ رؤساءَ جهّالاً، أغلبُهم لا يفقهون من الدينِ إلا ما يحلو لهم، وغايةُ ما يملكُ بعضُهم من العلم إنها هو مجردُ أفكارٍ وثقافاتٍ أشتاتٍ، زادُ كثيرٍ منهم: مجردُ العواطفِ والحركةِ، حتى كادَ أن يكونَ مصطلَحُ الداعيةِ عندَهم: مَنْ ليسَ بعالم، وأنَّ العالمِ ليس بداعيةٍ، وأحياناً يقولون: فلانٌ داعيةٌ؛ -أي: ليسَ بعالمٍ-، وفلانٌ شيخٌ من المشايخ، -أي: ليسَ بداعيةٍ، وهذا وقوعٌ فيها حذَّرَ منه الرسولُ عليهُ من اتخاذِ رؤوساً جهالاً: يُفْتونَ بغير علم، فَيضِلُوا ويُضِلُوا

ثانياً: قلّة وجود العلماء والمشايخ، والمتفقهين في الدين، المتَضَلِّعينَ في العلوم الشرعية بينهم، في أكثر الدعوات المعاصرة مع أنَّ وجود أهل العلم المتفقهين في الدين شرطٌ من شروط الدعوة إلى الله -سبحانه وتعالى-، خاصة في الدَّعَواتِ الكبرى، التي ينضوي تحتَ لوائِها جماعاتٌ وفئامٌ من الناس، فهذه لا ينبغي أن يُفْقَدَ فيها العالم، أو أنْ يكونَ العالم فيها مغموراً، أو لا يتصدَّرُ الدعوة.

ثالثاً: قصورُ النظرةِ في فهمِ قَدْرِ العلماءِ والمشايخِ، وبمنزلتهم عندَ كثيرٍ من أتباعِ هذه الدعواتِ، فمن هنا وُجِدَ من بعضِهم إتهامٌ للعلماءِ بالقصورِ أو

التقصيرِ أو قلةِ الوعي، أو أيِّ نوعٍ منْ أنواعِ التنقيصِ لتبريرِ عدمِ صلةِ الدعاةِ بالعلماءِ. بل إنَّ بعضَ الدُّعاةِ يرفعُ نفسَه ودعوتَه على حسابِ الكلامِ في أعراضِ العلماءِ، وهذا الأمرُ وإنْ كان مُؤلِلاً لكنْ لابدَّ مِنْ ذكرِه، ولابدَّ مِنَ السعي لعلاجِه.

رابعاً: توريطُ بعضِ شبابِ الأمةِ بالانتهاءِ للشعاراتِ والقياداتِ الدَّعَويةِ، وليسَ للمشايخِ والعلهاءِ، بل أصبحَ الانتهاءُ للشعارِ والجهاعةِ أكثرَ منه للسُّنةِ والجهاعةِ وأهلِ العلم.

خامساً: فصلُ الشبابِ عن أئمتِهم وعن مشايِخِهم وعن عُلمائِهم، ومِنْ ثَمَّ وَحَجْبِهم عنِ النظرةِ الشرعيةِ الشُّموليةِ للدعوةِ إلى اللهِ -سبحانه وتعالى وغاياتِها ومنهاجِها، وحَجْبِهم عن الاهتداءِ بهدي أئمةِ السُّنَّةِ قديهاً وحديثاً، بل إنَّ بعضَ الجهاعاتِ تُربي شبابَها على جوانبَ منْ مناهجِ السلفِ تخدمُ أهدافَها، أو تخدمُ الجهاعة وشعاراتِها، وتُغفِلُ الجوانبَ الأحرى والسنة والعلم وسِيرَ أهلِ العلم، وهذه من أساليبِ أهلِ الأهواءِ وأهلِ البدع: يأخذونَ من الأثمةِ ما يحلو لهم من قولٍ أو فعل، ويتركونَ الباقي.

## وهذا خللٌ في النظرةِ، وخللٌ في النهجِ.

سادساً: نتجَ عن الفصلِ بينَ الدعاةِ والعلماءِ: كثرةُ الشعاراتِ والأهواءِ والانتهاءاتِ والافتراقاتِ والعصبياتِ لجهاعاتٍ أو لأشخاصٍ، معَ العلمِ أنَّ

الأمة لا يجمعُها على السنّة والخير إلا علماؤها، ومهما بالَغَتِ الفِرَقُ، أو مهما بالغتِ الجمعُها على السنتِ الجماعاتُ والدعاةُ في أيِّ مكانٍ، وفي أيِّ زمانٍ للسعي إلى جمعِ المسلمينَ دونَ الاسترشادِ بأهلِ العلم، ودونَ أن يجعلوا العلماءَ قادةً ومُوجِهين ومُرشدين وأئمةً للدَّعَوات؛ فإنَّ الشَّمْلَ لن يجتمعَ، نعَمْ! لن يجتمعَ شملُ الأمةِ إلا بالالتفافِ حولَ علمائها، مهما بلغتِ الدَّعَواتُ من يجتمع شملُ الأمةِ إلا بالالتفافِ حولَ علمائها، مهما بلغتِ الدَّعَواتُ من السعي إلى وسائلِ الجمعِ وأساليبِه، وهذا الخللُ سببٌ رئيسيٌّ في كونِ الجماعاتِ تتنافرُ ولا تتفاهمُ، وتفترقُ وتُفَرِّقُ أكثرَ مما تجتمعُ وتُجمعُ ، وواقعُها شاهدٌ بذلك.

سابعاً: نتجَ عن العزلِ بينَ العلماء وبعضِ الدعواتِ المعاصرةِ: أَنْ نَشَأَت لبعضِ الدَّعُواتِ مناهجُ وأفكارٌ وكتبٌ و مؤلفاتٌ معزولةٌ عن السُّننِ، وعنِ العلومِ الشرعيةِ بشموليتِها، بل وحتى بتفصيلاتِها، وصارت كُلُّ طائفةٍ تأخذُ منَ العلومِ الشرعيةِ ما يناسبُ أوضاعَها، وهذا أسلوبٌ من الأساليبِ الخاطئةِ التي تخالفُ منهجَ السلفِ، حتى نشأ للدَّعوةِ في العالمِ الإسلاميِّ علمٌ يشبهُ علمَ الكلامِ لدى الجهاعاتِ في ارتباطهِ بالأهواءِ والأشخاصِ، لا بارتباطهِ بالشهواءِ وبالأثمةِ.

وقد بَرَزَتْ في الآونةِ الأخيرةِ، نتيجةً لهذا الفصلِ بينَ الدعاةِ والعلماءِ: دَعَواتٌ كبرى، قُوامُها وركائزُها، رؤساءُ ليسوا بعلماء، وتعتمدُ على أفكارٍ وحركاتٍ عُددَتَةٍ، تخالفُ هدي الإسلامِ، وعلى عواطفَ لا تَضْبِطُها القواعدُ الشرعيةُ ولا المصالحُ المعتبرَةُ.

ثامناً: كما نتجَ عن هذا التقصيرِ في طلبِ العلمِ الشرعيِّ على أصولِه وعلى مناهجِه السليمةِ الصحيحةِ، بل ونتجَ من ذلكَ عندَ أصحابِ الدَّعُواتِ التي تفصلُ بينَ العلمِ والدعاةِ: الحيلولةُ بينَ أتباعِها وبينَ تحصيلِ العلمِ من المشايخِ، بل كثيراً ما تَرِدُ إشكالاتٌ من بعضِ الشبابِ في شتى بلادِ العالمِ الإسلاميِّ مِن صرفِ بعضِ الدعاةِ لأتباعِهم عنِ العلماءِ بذرائعَ شتى، حتى الإسلاميِّ مِن صرفِ بعضِ الدعاةِ لأتباعِهم عنِ العلماءِ بذرائعَ شتى، حتى أنَّ بعضَهم قد يعاقبُ الشابُ الذي ينتمي إليه: لماذا جلسَ يطلبُ العلمَ الشرعيَّ على الشيخ فلانٍ.

ونتيجةً لذلك حصلَ الخللُ في المفهوم، فقد فهمَ بعضُ الدعاةِ -هداهمُ اللهُ-بسببِ العُزلةِ بينَهم وبينَ المشايخِ: أنَّ المشايخَ خصومٌ أو أعداءٌ للدعوةِ، أو أنَّ لديم ما يضرُّ بالمنتسبِ للدعوةِ، أو ما يشوشُ أفكارَه عليها.

وسببُ ذلك: أنَّ في دعواتِهم أمراضاً ومصائبَ لا يرضاها العلاء، وقد ينتقدونها، ومن هنا تَعَلَّلوا بصرفِ شبابِهم عن العلماء وأهلِ العلمِ والفقهِ في الدينِ.

وهذا مسلكٌ خطيرٌ يجبُ ألا يستمرَّ عليه مَنْ يَنْشُدُ الحَقَّ والإصلاح، ولذلك وجبَ مناصحة أولئكَ الدعاةِ وبيانُ الحَقِّ لهم.

تاسعاً: في بعضِ الدعواتِ التي تسلكُ هذا المسلكَ ظهرت فئامٌ من الجماعاتِ والدعاةِ والشبابِ في البلادِ الإسلاميةِ وغيرِها عددُها ليسَ بالقليل، بعضُ شيوخِهم على قلةٍ في الفقهِ، وضعفٍ في العلم، أو تَتَلْمذُوا على الأقلِّ علماً،

واتخذوا شيوخَهم الأصاغرَ، ولذلك حذّر النبيُّ على من ذلكَ حيثُ قال: «إنَّ منْ أشراطِ الساعةِ: أن يُلتمسَ العلمُ عندَ الأصاغرِ»(١).

وهذا يَشْمَلُ الأصاغرَ في العلمِ والقَدْرِ والسِّنِّ، وكلُّ ذلكَ حاصلٌ في هؤلاءِ، أو شيوخِهم: كتبِهم، وما يُرَشِّحونَه (٢) من كتبٍ فكريةٍ أو ثقافيةٍ.

وأغلبُ ما تعتمدُ هذه الجهاعاتُ على الكتبِ الفكريةِ والثقافيةِ أكثرَ منَ الكتبِ السهرعيةِ، بل فيهم من يتنكرُ لكتبِ السلفِ؛ وقادتُهُم جُهاهُم، وأحكامُهم أهواءُهم، مما أدى إلى الخلطِ وإلى الخبْطِ والاضطرابِ عندَ بعضِ هؤلاءِ في العقائدِ وفي الأحكام، وفي المواقف، وفي التعاملِ معَ الآخرين، وفي النظرةِ إلى قضايا الأمةِ الكبرى، وفي التصرفاتِ الطائشةِ التي تَحْدُثُ مِنْ بعضِهم، وفي صدورِ الأحكامِ المتعجلةِ، ونحوِ ذلكَ من المظاهرِ التي نراها في فئةٍ منَ الشبابِ، وإن كانَتْ والحمدُ للهِ قليلةً، لكنَّ القليلَ في مثلِ هذهِ الأمورِ لا ينبغي الاستهانةُ به، بل ينبغي علاجُه؛ لأنه إذا كَثرَ قد يَصْعُبُ، بل قد يَستحيلُ علاجُه) (٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه ابن المبارك في «الزهد والرقائق» (٦١)، والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٣٦١/ رقم ٩٠٨)، وأبو عمرو الداني في «الفتن» (٤٣٥)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١٠٠)، [«الصحيحة» (٦٩٥)].

وقد فسر ابن المبارك الأصاغرب: (أهل الأهواء والبدع).

<sup>(</sup>٢) يُرَشِّحُونَه: يختارونه لأتباعهم من كتب وثقَافةِ.

<sup>(</sup>٣) «العلماء هم الدعاة» (ص١٧ - ٢٤).

رَفَحُ مجس (الرَّجِي (الْجَثَّرِيَ رائِدَرَ (الْمِزوورِ www.moowarat.com

# الأمر الثاني عشر معرفةُ شُبُهاتِ المُجيزين للمظاهراتِ والتفجيراتِ والاغتيالات والخروج على ولاة الأمر، والردُّ عليها ﴿

لا شك أن كثيرًا منَ المخالفينَ -فيها أحسب- يجبونَ بأعها لهم هذه أن يُرضوا الله عز وجل حتى إن المرءَ لَيَتَقَرَّبُ بأحبً شيءٍ عنده -في هذه الدنيا- وهو حياتُه، في قدمها رخيصةً في سبيلِ ما يعتقدُ!! إلا أن ذلك وحدَه لا يكفي، فهل مَرقَتِ المارقةُ (٢) إلا بنحو ذلك؟!

ولا شك أنَ الذي حملهم على ذلك: فهمُهم الخاطئ لأدلةٍ من الكتابِ والسنةِ، ومن كلامِ سلفِ الأمةِ، سواءٌ تلقَّوْها عن كبارِهم، أو أدَّاهم إليها اجتهادُهم الخاطئ!!

وقد كان من منهج بعض السلف: مناظرةُ المخالفِ -وإن حَسُنَتْ نِيْتُه-، ولذلك ضوابطُ معروفةٌ عندهم، وكذا من منهج كثيرٍ منهم -أيضاً- الردُّ على شُبهاتِ المخالفين، وجَعْلُ ذلك في مؤلّفاتٍ ينفعُ اللهُ بها ما بقيَ الليلُ والنهارُ، وهذا الأسلوبُ في السلفِ أشهرُ من الأسلوبِ الأولِ.

والردُّ على المخالفين قد يُقتصرُ فيه على ذكرِ الأدلةِ الدالةِ على فسادِ مذاهبِهم، ولا يُتوسَّعُ في ذكرِ الإيراداتِ والردِّ عليها، وهذا كان منهجُ المتقدمين من هذه

<sup>(</sup>١) هذا الأمر مأخوذ من كتاب: «فتنة التفجيرات والاغتيالات» بشيءٍ من التصرف والاختصار.

<sup>(</sup>٢) المارقة: الخوارج.

الأمةِ -في الغالب- فلما كَثُرتْ شُبهاتُ وإيراداتُ المخالفين، وعَمِلَ التأويلُ الفاسدُ عملَه في صدِّ الناسِ عن فهم الأدلةِ فهمَّا صحيحًا؛ احتاجَ أهلُ السنة للتوسُّع في الرَّدِّ، وإلزام المخالِف بلازم قولهِ، حتى يرجَع عنه، والتسليم للمخالفِ -جدلًا- ببعضِ ما يقولُ؛ من أجلِ نقضِه وَردِّه، وغيرِ ذلك من أساليبِ علماءِ السُّنة المتأخرين، الذين ابْتُلوا بكبارِ النُّظَّارِ والمجادلين، كما هو الحالُ في شيخ الإسلام ابنِ تيمية -رحمه الله تعالى- وغيرِه من الأئمةِ، فلابدَّ من إزالةِ الشبهةِ بأدلةٍ نقليةٍ وعقليةٍ وواقعيةٍ، حتى ينتفع َ المخالفُ، ويأمنَ الموافقُ من اللَّبس، وإلا فلو اقتصرنا على الأسلوب الأولِ؛ ربما أدى ذلك إلى استفحالِ شرِّ المخالفين، وتشغيبِهم على عوامِّ أهلِ السُّنةِ؛ ولذلك فقد قال شيخُ الإسلام ابنُ تيمية كما في «مجموع الفتاوى» (٢٠/٢٠-١٦٥): (... فكلُّ من لم يناظر أهلَ الإلحادِ والبدعِ مناظرةً تقطعُ دابرَهم؛ لم يكن أعطى الإسلامَ حَقَّه، ولا وفَّى بموجَبِ العلم والإيمان، ولا حصلَ بكلامه شفاءُ الصدورِ، وطمأنينةُ النفوسِ، ولا أفاد كلامُه العلمَ واليقينَ).

ومن تأمّل ردودَ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيميةَ وتلميذهِ الإمامِ ابنِ القيمِ -رحمها الله تعالى - عَلِمَ صِدْق ما ذكرتُ؛ ولذلك فقد سَلَكْتُ هذا المسلَكَ في هذا الفصل -حسب علمي وقدرتي - وأسألُ اللهَ البركةَ والخيرَ، إنه على كلِّ شيءٍ قديرٌ.

#### الشبهة الأولى

لوقال قائلٌ؛ لقد أكثرتَ من قولك؛ لابد من الرجوع في النوازلِ إلى أهلِ العلمِ الراسخين، ولا عبرةَ بقولِ الشبابِ المتحمسين ( ونحنُ لا نُسَلِّمُ بئنَّ ابنَ بازِ، وابنَ عثيمينَ، والألبانيَّ، ومَن كان على شاكلتهم من جملةِ العلماءِ أصلاً، فلا نرجعُ إليهم فيما هو دونَ هذه المسائلِ، فكيف بهذهِ النوازلِ العامة ؟ ( وطَعْنُنا فيهم ليسَ طعنًا في العلماءِ أصلاً ( (

فالجوابُ: أن هذه هي الفتنة في الدين!! فالخوارجُ لم يَرْضُوا بعدالةِ ولا عِلْم الصحابة، فَضَلُّوا وأضلوا، وفي هذا العصرِ نجدُ شبابًا خالفوا العلماء، وطعنوا فيهم، بل كفَّروهم، فَضَلُّوا وأضلوا، هذا، وسأوردُ -إنْ شاءَ الله تعالى على هؤلاء الشبابِ المنكرين مكانَةَ علمائِنا حُجَّةً تُلزِمُهم بأنَّ هؤلاءِ المذكورين مِنْ علمائِنا -ومن جرى مجراهم - هم العلماءُ، وهم المرجعُ في النوازلِ، وذلك: أنَّ رسولَ اللهِ عَلَى قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ لِمُذِهِ الأُمَّةِ عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِاتَةِ عامٍ مَنْ يُجَدِّدُ الْمُقْوِينَهَا» (۱).

وقد جرى صنيعُ السلفِ في عَدِّ المجددينَ في كُلِّ قرنٍ باعتبارِ رأسِ المئةِ الهجرية، فَعَدُّوا عمرَ بنَ عبدِ العزيز في المائةِ الأولى، والشافعيَّ في المائةِ الثانية.

المهم أن المُعْتَمَدَ رأسُ المائة الهجريةِ، فنحنُ جميعًا قد عاصرنا رأسَ القرنِ الخامسَ عشرَ الهجريِّ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو داود (٢٩١١)، والطبراني في «الأوسط» (٢٥٢٧)، [«الصحيحة» (٥٩٩)].

فإن قلتم: لم يوجد على رأسِ المائةِ الخامسةَ عشرَ هذه مجددٌ؛ كَذَّبتم خبرَ الرسولِ عَلَيُ قولَه: «عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَةِ عامٍ»!! وردُّكم هذا فيه ما فيه.

وإن قلتم: هناك مجدد أو مجددونَ على رأسِ المائةِ الخامسةَ عشرَ، لكننا لا نعرفُهم.

فالجواب: كيف يكون المجددُ مجهولًا غيرَ معروف؟ وكيف يجددُ وهو على هذا الحال؟!

فإن قلتم: نُقرُّ بأنَّ هناك مجددين، فالسؤال: مَنْ هم هؤلاء المجددون، سَمُّوهم لنا، والواقعُ حَكَمٌ بيننا؟!

فإن قلتم: هم ابن باز، والألباني، وابن عثيمين، وغيرُهم من كبار العلماء، الذين أدركهم ذلك التاريخ، وهم أئمة، وعليهم تدورُ الفتوى، وتطيرُ إليهم الرقاعُ مِنْ كُلِّ حَدَبِ وصَوْب.

فإن سَلَّمتم بهذا، وأقررتم بأن المذكورين -ومَنْ جرى مجراهم - على رأسِ هذه المائة هم المجددون؛ حُجِجْتُم؛ لأنه يقالُ لكم: إذا كان هؤلاء مجددين للدين؛ فلهاذا تخالفون منهج المجددين؟! لاسيها في هذا الأمرِ الذي أجمعوا عليه تَبَعاً لسلفِ الأمةِ، وأخذًا بالنصوص النبوية؟!

وإن قلتم: لا، ليسَ هؤلاءِ مجددين؛ عَجَزْتم أن تُسمَّوا لنا مَنْ هو مِنْ مراجعِكم وأئمتِكم اليوم، أنه كان بهذه المثابةِ العلميةِ التي ذكرتها سابقًا.

إذًا يلزَمُكم أحدُ أمور: إما أن تخالفوا الخبرَ النبويَّ، وتُعَرُّوا هذا القرنَ من مجدد!! وفي هذا ما فيه!! أو أن تَدَّعوا وجودَ مجددٍ مع جهالتِه وعدمِ معرفةِ الأمةِ بعينه فضلًا عن آثارِه!!، وفيه ما فيه!!

وإما أن تُسَموا مجددًا لم تتوافر فيه صفاتُ المجددِ، كما سبقَ ذكرُها، وفيهِ ما فيه أيضًا!! وإما أن تُسَلِّموا بأن سماحة الشيخِ ابنِ بازِ -رحمه الله تعالى- ومَنْ جرى مجراه من كبارِ الأئمةِ همُ المجددون لهذا القرن، وهذا قولُنا، ويلزمُكم ما سبق.

وإما أن تُكابروا؛ فَتسقُطَ حجتُكم!!

#### الشبهة الثانية

وقد ناظرتُ بعضَ الأعاجمِ الذين ابْتُلوا بهذا الفكرِ المائلِ، وذكرتُ له مكانةً العلماءِ الكبارِ في هذا الدين، وشرحتُ له الواجبَ علينا تُجاهَهم، ونقلتُ له من الأدلةِ والآثارِ الدالةِ على ذلك حسَبَ ما يسَّر اللهُ به في ذلكَ المجلسِ، وختمتُ له ذلك ببيانِ أن منهجَ العلماءِ على خلافِ طريقتِهم ( !

فقالَ: نحن لا نقبلُ الفتاوى من العلماءِ الآمنينَ المطمئنينَ، الدين هم خارجَ السجونِ، ولا نقبلُ الفتاوى من العلماءِ الذين يأخذون الرواتبَ والمعاشاتِ من الدولةِ، فلا زعامة للقاعدين ( ولا تُقبَل فتواهم في أمرِ الجهادِ، وذَكرَ أنه وإخوانَه لم يتعلموا علمهم في حلقاتِ المساجدِ، ولا فوقَ مقاعدِ المدارسِ والجامعاتِ، وإنما أخذوه في بطونِ الزنازينِ، وغياهبِ السجونِ، وأنهم تلقَّوا العلمَ والقيودُ ترسُفُ في أرجلِهم ... إلخ.

والجوابُ: أن هذا كلامٌ ثوريٌّ حماسيٌّ، ليسَ فيه أَثارةٌ من علمٍ، وهو قائمٌ على جهلِ مُرَكَّب، وظنِّ فاسدٍ، وبيانُ ذلك من وجوهِ -إن شاء الله تعالى-:

الأول: لا يلزمُ من كونِ العالمِ آمنًا مطمئنًا بينَ أهلهِ وطلابهِ، وكونهِ خارجَ السجن؛ أنه ليسَ بعالم رباني!!

الثاني: أنَّ العالم المتمسك بدينه وعلمِه إذا عافاه الله من السجونِ والابتلاءاتِ؛ فإن ذلك مما يعينه على زيادةِ الحصيلةِ العلميةِ، التي تظهرُ آثارُها على فتواه ومنهجِه،

بخلافِ الشبابِ الذين سلكوا مسلكًا غيرَ مسلكِ كبارِ العلاءِ، وزُجَّ بهم في السجونِ -وهم لم يرسخوا بعدُ في العلمِ - ولا شكَّ أنَّ هذا يُفضي إلى تخبطٍ في فتواهم، وتخليطٍ في منهجِهم الذي يُرَبُّونَ عليه أتباعَهم، فأيُّ الفريقين أحقُّ بالاتباع والثقةِ في علمهِ ونهجهِ إن كنتم تعلمون؟!

الثالث: أن الواقع خيرُ شاهدٍ على آثارِ الفريقين على الأمةِ: فالعلماءُ نشروا العلم والدعوة في المسارقِ والمغاربِ، بل إنَّ هؤلاءِ المنحرفين عليهم ثمرة من ثمراتِهم قبل أن يُبْتَلُوْا بهذا الفكرِ، ويستبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خير!! وبالعلماءِ دخلَ مَنْ دخلَ في الإسلامِ أو السنةِ، وبهم عُرفَ التوحيدُ، ودخلت الدعوة في عُقرِ ديارِ الكفارِ، أما آثارُ هؤلاءِ الشبابِ: فقد أَزْكَمَتِ الأنوف، وضيعتِ المئاتِ والألوف، وحَسْبُ الواحدِ منهم إذا أحدث فتنة أن ينجو بنفسِهِ وأهلِه، وكثيرٌ منهم ما استقر له قرار، إلا في دولِ المشركينَ والكفار!! الرابعُ: قولُ القائلِ: (لا نقبلُ الفتاوى عمن لهم معاشاتٌ ورواتبُ في الدولةِ) قولٌ الرابعُ: قولُ القائلِ: (لا نقبلُ الفتاوى عمن لهم معاشاتٌ ورواتبُ في الدولةِ) قولٌ

ثم هل ثبتَ أنَّ هؤلاءِ العلماءَ الكبارَ خالفوا الحقَّ الجليَّ طمعًا في رضى السلطان؟! ﴿ سُبْحَنَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ ال

ساقطٌ؛ لأنه لا يلزمُ من ذلكَ أن يكونَ العالمُ ممن يبيعُ دينَه بيعًا رخيصًا.

الخامسُ: وكونُهم لم يتعلموا علمَهم في حلقاتِ المساجدِ، ومقاعدِ المدارسِ والجامعاتِ الإسلاميةِ الموثوقِ بها!! فليسَ هذا مما يُحْمَدون به على الإطلاقِ، بل هذا إلى ذمِّهم أقربُ منه إلى مَدحِهم!!

ولو سألتَ هؤلاءِ عن مشايِخهم؛ لرأيتَهم يُسَمُّون مَنْ درسَ في المساجدِ، والجامعاتِ، والمعاهدِ، فيلزمُهم -بناءً على شُبهتهم هذه- أنَّ علمَ شيوخِهم لا يوثَقُ به!! وإذا كانَ علمُ شيوخهم لذلك ليسَ حجةً، فما ظَنُّك بطلابِهم؟!

السادسُ: ومنشأُ هذه الشبهةِ: سوءُ الظّنِّ مِنْ هؤلاءِ الشبابِ بعلهاءِ الأمةِ الأَجِلَّاء، وقد سبقَ أن العلهاءَ همُ المجددون لما انْدَرَسَ من هذا الدين، فهذا بقي من خير إذا كان هؤلاءِ المجددون لا قيمة لفتواهم؟ وفي أيِّ شيءٍ عُدَّ هؤلاء مجددين؟ وأيُّ خيرٍ يُرجى فيمن يلتمسُ التأويلاتِ، ويتعسفُ ويتكلفُ في الاعتذارِ عن أخطاءِ الصغارِ، ولكنه يتهوَّرُ ويسيءُ الظَّنَّ بالشيوخِ الكبارِ؟! في الاعتذارِ عن أخطاءِ الصغارِ، ولكنه يتهوَّرُ ويسيءُ الظَّنَّ بالشيوخِ الكبارِ؟! فإنّا لله وإنا إليه راجعون.

السابعُ: ثم ألا يَعتبرُ هؤلاءِ المتهوِّرون بتراجعِ مَنْ سبقهم في هذا المضهارِ بعد إصرارِهم على هذا المنهجِ نحوَ عشرين عامًا أو أكثرَ، ثم أدركوا أنَّ السلامة والنفع للأمةِ في منهجِ كبارِ الأئمةِ؟! ألم يسمعوا تراجع حَمَلةِ هذه الشبهاتِ من قبلُ - في مصرَ وغيرِها من بلاد المسلمين؟! ألا يكفي المؤمنَ أن يُلدغَ مراتٍ ومراتٍ من جحرٍ واحدٍ؟ ألا نستفيدُ من أخطاء غيرِنا، ونعتبرُ بمن سبقنا؟ ونبدأ مِنْ حيثُ انتهوا، لا من حيثُ بدؤوا؟! إن هذا لشيءٌ عجابٌ!!

#### الشبهة الثالثة

قال كثيرٌ منهم: لقد رأينا تناقضَ هؤلاءِ العلماءِ، الذين تَدْعُونَ الناسَ إلى لـزوم غَرْزِهم، فوجدناهم يُفتون بالجهادِ في أفغانستانَ ضدَّ الروسِ، لَمَّا أَذِنَتْ لهم أمريكا، ولم نَرَهم يُفتون بذلك في العراقِ ضدَّ التحالفِ الذي اجتاحَ العراقَ، لأن أمريكا هي الخصمُ الآن، ومَنْ كان كذلك؛ فلا ناخذ بفتواه!!

والجواب:

أ- لو سَلَّمنا جدلًا بخطأ العلماء في هذا وهو: أن العلماء عموماً سلفًا وخلفًا - بحزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خيرًا - ليسوا بمعصومين إلا إذا أجمعوا، فهم بشر، يجتهدون حسبها آتاهم الله من علم وفهم، وقد يُخطئون، لكنهم في الغالب يُصيبون، وإلا فلو كانت أغلبُ الفتاوى من نوع الخطأ؛ لزعزع ذلك في مكانة العالم من الناحية العلمية، بل لا يُعَدُّ -عندئذ - من العلماء الذين يُرْجَعُ إليهم.

وإذا كانَ العالمُ يصيبُ ويخطئ -وهذا مقتضى البشرية- فلا بد أن نتعاملَ معه بالشرع لا بالهوى، ويتلخصُ الموقفُ الشرعيُّ هنا في مواضع:

١- أن نُقِرَّ له - في الجملة - بالجزاءِ الذي وردَ في قول الرسول المُهُمَّ: «إِذَا حَكَمَ الْحُتَهَدَ ثُمَّ أَخْطاً فَلَهُ أَجْرُ؛ الْحُتَكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطاً فَلَهُ أَجْرُ؛ وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطاً فَلَهُ أَجْرُ؛ ويُغفُرُ له خطؤه»(١)، وهذا في علمائِنا الصادقين، الذينَ يهُمهم أمرُ التوحيدِ والسُّنة، فجزاهم اللهُ عنا وعن الإسلام والمسلمين خيرًا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦).

٢- لا نتابعُ ه على خطئِ ه - وذلك إذا أخطأ حقّاً لا توهماً - ونستغفرُ له ،
 ونناصحُه بالتي هي أحسن ، بها يليقُ بمقامِ ه ، ولا يُضَيَّع حقُّ الشريعةِ
 -أيضًا - بمجاملته وعدمِ نُصحِه ، وبهذا نكونُ قد حافظنا على كرامةِ الشريعةِ
 وكرامةِ حَمَائِتها .

٣- أن نُجلَّه ونُكرمَه، ولا نهدرَ حسناتِه لاجتهادٍ أخطأً فيه، ولا نُعْرِضُ عنه لاجتهادٍ جانَبَ فيه الصوابَ، وهذا مقتضى العدلِ الذي أمرَنا الله -عز وجل- به خلافًا لأهل البدع، أهل الإفراطِ والتفريطِ؛ فقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا ﴾ [الأنعام:١٥٢]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠]، وقال -عزَّ وجَلَّ-: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعَانُ قَوْمِ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعْدِلُوا أَ أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ ۗ وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ ﴾ [المائدة: ٨] ويقول سبحانه وتعالى: ﴿وَأُمِرْتُ لِأُعَدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾ [الشورى:١٥]، وقد صرح السلفُ -رحمهم الله تعالى- بعدم إهدارِ حسنةِ مَنْ أخطأً من العلماء؛ لأنَّ في ذلكَ فسادًا عظيمًا، فقد قالَ ابنُ القيم -رحمه الله تعالى- في «مدارج السالكين» (٣٩/٢-٤٠): (...فلو كان كلُّ مَنْ أخطأ أو غَلَطَ تُرِكَ جملةً، وأُهدِرتْ محاسنُه؛ لفسدتِ العلومُ والصناعاتُ والحِكَمُ، وتعطلت معالمُها...) اه.

وقال الذهبي في «النبلاء»: (... ولو أنَّ كُلَّ مَنْ أخطاً في اجتهادِه -معَ صحة إيهانِه، وتَوَخِّيه لاتباعِ السنةِ - أهدرناه، وَبَدَّعْناه؛ لقلَّ مَنْ يَسْلَمُ من الأئمةِ معنا، رحم الله الجميع بمنّه وكرمه) اه(١).

وقال في «النبلاء» -أيضاً -: (...ولو أنَّ كُلما أخطأ إمامٌ في اجتهاده في آحادِ المسائلِ، خطأً مغفورًا له، قُمنا عليه، وبدَّعناه، وهجرناه -لما سلم معنا لا ابنُ نصرٍ، ولا ابنُ مَندَه، ولا مَنْ هو أكبرُ منهما، واللهُ هو هادي الخلقِ إلى الحقِّ، وهو أرحمُ الراحمين، فنعوذُ بالله من الهوى والفظاظة) اه(٢).

وقال في «النبلاء» (٥/ ٢٧١) في ترجمة قتادة: (ثم إن الكبيرَ من أئمةِ العلمِ، إذا كُثُر صوابُه، وعُلِمَ تَحَرِّيه للحقِّ، واتسعَ علمُه، وظهرَ ذكاؤُه، وعُرفَ صلاحُه وورعُه واتباعُه؛ يُغْفرُ له زلَلُهُ، ولا نضَلِّله ونطرحُه، وننسى محاسنَه، نعم ولا نقتدي به في بدعتِه وخطئِه، ونرجو له التوبةَ من ذلك) اه.

وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى - كما في «مجموع الفتاوى» (١٦/١٥): (ثم الناسُ في الحبِّ والبغضِ، والموالاةِ والمعاداةِ: هم أيضاً مجتهدون، يصيبون تارةً، ويخطئون تارةً، وكثيرٌ منَ الناسِ إذا علمَ من الرجلِ ما يجبُّه؛ أحبَّ الرجلَ مطلقًا، وأعرضَ عن سيئاتهِ، وإذا عَلِمَ منه ما يُبغضُه؛ أبغضَه

<sup>(</sup>١) (١٤/ ٣٧٤-٣٧٦) في ترجمة ابن خزيمة.

<sup>(</sup>٢) (١٤/ ٣٩–٤٠) في ترجمة محمد بن نصر المروزي.

مطلقًا، وأعرضَ عن حسناتِه، وهذا من أقوالِ أهلِ البدعِ، والخوارجِ، والمعتزلةِ، والمرجئةِ؛ وأهلُ السنةِ يقولون ما دلَّ عليه الكتابُ والسنةُ والإجماعُ...) اه.

ب- هذا كلُّه لو سَلَّمنا بأنَّ العلماءَ قد أخطؤوا، ويجبُ أن تعرفَ -أخي الكريم-: أن نظرَة العلماءِ -جزاهم الله خيرًا عن الإسلام والمسلمين- للنوازلِ التي تنزلُ بالأمةِ، والأمورِ المدْلَهَمَّةِ؛ تختلف عن نظرةِ الحزْبيِّ المتحرِّق، أو العامِّيِّ صاحبِ الحماسِ المتدفق، أو الشابِّ الغيورِ مع قلةِ البصيرةِ في هذه الأمور؛ وذلك: أن العلماء ينظرون للحالِ والمآلِ، ويرون ما يراه الناسُ -وزيادةً- مِنْ ظلم وبطش وغطرسة، لكنهم لا يَنْجَرُّون وراءَ عواطِفهم، ولا عواطفِ العوام؛ لأنهم يعرفون ما لا يعرفُ الناسُ من عواقبِ الأمورِ، فيرجعونَ إلى فهم السلفِ، وقواعدِهم، وتجاربهِم، ونصائحِهم، فَيَرون أن المواجهةَ المسلحةَ -في بعض المواضع، وفي بعضِ الأزمنة- تُفضي إلى فسادٍ عظيم، فيتسعُ الخَرقُ على الراقع، ولا يُغيِّرُ ذلك مما هو واقع، إلا بما يزيلُ ما بقي من خير ومنافع!! فعند ذلك يُوصُون الناسَ بالصبرِ والاستكانةِ إلى الله -عز وجل - والتضرع والابتهالِ إليه، وإصلاحِ ما فسدَ من الأمةِ في عقيدتِها وعباداتِها ومعاملاتِها، لأنَّ ذلكَ هو سببُ هذه الفتنة، لقوله تعالى: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِيبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيعَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ اللهِ ١٠].

قال شيئُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى-: (وحيثُ ظَهَر الكفارُ فإنها ذاك لذنوبِ المسلمينَ التي أوجَبت نقصَ إيهانِهم، ثم إذا تابوا بتكميلِ إيهانِهم نصرهمُ اللهُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَعْزَنُوا وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُّوْمِنِينَ السَّهُ اللهُ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَعْزَنُوا وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنْتُم مُّوْمِينَةٌ قَدْ أَصَبَتُم مِّمْكِيمَ اللهُ الله

إذًا، فالعلماءُ ينطلقونَ من قواعدَ محكمةٍ، لا عواطفَ مدمِّرة، والواقعُ يشهدُ بصحةِ اجتهادِهم: فعندما كانَ المسلمونَ قادرين على إخراجِ الروسِ من أفغانستان؛ استعانوا باللهِ -عز وجل- أولًا، ثم استفادوا من وجودِ ظروفٍ أخرى مساعِدةٍ على ذلك: كالتنافسِ الموجودِ بينَ الدولتين المتصارعتين -آنذاك- وكونِ الوَهْنِ قد دبّ دبيبَه في صفوفِ الروس، ووجودِ شِبْه إجماعٍ منَ الطوائفِ

- في داخل أفغانستان وخارجِها - على قتال الروس، وموافقة ولاة الأمور في عدة دولٍ على ذلك، -سواءٌ كان ذلك منهم مباشرة أو من غيرهم - المهم لقد تهيأت ظروف صالحة لفتوى بالجهاد ضد الروس، والعلماء ينطلقون من قولِه تعالى: ﴿ فَالنَّهُ مَا اَسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن:١٦]، وقوله الله المُرْتُكُم بِأَمْرٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُم ، (۱).

وينطلقون -أيضاً - من القاعدة الشرعية: (ما لا يُدْرَك كله؛ لا يُتْرَك جُلُه) فمن أجل هذا وذاك وذلك؛ أفتى العلماء بالجهاد في أفغانستان، وأجرى الله بذلك خيرًا، وطُرِد الروس، ولولا أن قَدَّر الله أمورًا أخرى في داخل الصفوف هناك - فكان من أمر الله ما كان - لكان لِتلكُمُ الجهودِ شأنٌ آخرُ ﴿ وَاللّهُ يَعُلَمُ وَأَنشُمُ لاَ تَعُلَمُونَ فَي الله ما كان - لكان لِتلكُمُ الجهودِ شأنٌ آخرُ ﴿ وَاللّه يَعُلَمُ وَأَنشُمُ لاَ تَعْلَمُونَ فَي الله ما كان الله ما كان الله عليه الله عليه الله ما كان الله كان الله ما كان الله كان الله ما كان الله ما كان الله ما كان الله كان الل

ولما لم تتهيأ الظروفُ السابقةُ فيها حدث بَعْدُ مِنْ فتن، بل اجتمعَ الأعداءُ جميعًا على الأمةِ بصورٍ مختلفةٍ، وَرَفَعَت الفتنةُ والاضطراباتُ عَقيرتها بين الشعوبِ والحكام؛ رأى العلماءُ الإمساكَ عن الفتوى بذلك؛ خشيةَ أن تجرَّ هذه الفتوى على الأمةِ مالا طاقةَ لها به، وحذرًا من أن تكونَ الفتوى سببًا في اجتياحِ ما بقي من بقايا الخيرِ في الأمة، فرأوا أن ارتكابَ المفسدةِ الصغرى؛ أهونُ منَ ارتكابِ المفسدةِ العظمى، وهذه قواعدُ السلف.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧) واللفظ للبخاري.

(تنبيه): لقد أمسك أبو هريرة ويشك عن ذكر أحاديث الفتن خشية على نفسِه، ولأن كثيرًا من الناس لا يُحسنون فهمَها، وقد يَؤول أمرُ بثّها ونشرِها في الناسِ إلى ما هو أعظم، فقد جاء في «البخاري»(١) قال أبو هريرة ويشك : (حَفِظْتُ مِنْ رسول الله ويشيئ وعاءَين؛ فأما أحدُهما فبتَثْتُه، وأما الآخر فلو بثثتُه؛ قُطعَ هذا البلعوم)، فهل رماه أحدٌ من علماء الأمةِ -سلفًا وخلفًا- بها يرمي به هؤلاءِ علماء نا من جبنٍ وضعفٍ وعمالةٍ، بل كُفْرٍ؟!

وعلى مذهبِ هؤلاءِ لا يَسْلَمُ أبو هريرةَ منْ أن يُقال له: لم كتمتْ العلمَ الذي فيه مصلحةُ البيان، وإنهاءُ الفتنِ في أقربِ وقتٍ، وذلك إذا عُلمَ المصيبُ من المخطئِ من خلال هذه الأحاديث؟... الخ، لكنَّ أبا هريرة هيئت يعلم أنَّ تأويلَ المخالفِ للأدلةِ بَحْرٌ لا ساحلَ له -لاسيما في زمن الفتنة - ولا يكونُ من وراءِ بَشِها خيرٌ يُذْكَر بجانب الشرِّ الذي سيقع -والله أعلم-.

وقد أذنَ رسولُ اللهِ ﴿ لَهُ عَادٍ فِي نحوِ ذلكَ بقوله: ﴿ لَا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَكِلُوا ﴾ (٢) وانظر ما نقله الحافظ في «الفتح» (٢٩٨/١) عن بعض أئمةِ السُّنةِ من كراهيةِ التحدثِ بها يُثيرُ الفتنة، وهذا الذي عليه علماؤُنا، فكان ماذا؟!

وهذا الحديثُ -وغيره- فيه جوازُ كتهانِ العلمِ للمصلحةِ، أما المخالفون: فكتهانُ العلم الذي يتصلُ بالأمراءِ والفتنِ -عندهم- لا يكونُ إلا عهالةً ورُكونًا إلى الدنيا!! مع أن أبا هريرة كتمَ ذلك للمصلحةِ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (١٢٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٨٥٦)، ومسلم (٣٠).

والرسول وهذا وصفّه للناسِ جميعًا، إنها خصّ به أبا هريرة دون الصحابة، وهذا فلم يجعلْ وصفّهم عامًا للناسِ جميعًا، إنها خصّ به أبا هريرة دون الصحابة، وهذا كلّه يدلُّ على أن الهدي النبويَّ عدمُ إشهارِ الكلامِ على الحكامِ، وأما اليومَ فإنك تجدُ الجدلَ والنزاعَ وارتفاعَ الأصواتِ في المساجدِ، والمجالسِ، وناقلاتِ الركابِ، وفي الأسواقِ، والشوارعِ، وغيرِ ذلك بين الكبيرِ والصغيرِ، والذكرِ والأنثى في هذه الأمورِ!! فأينَ هؤلاءِ من خيرِ الهدي؟!

هذا، وقد رأينا بعضَ الطاعنين في علمائِنا عندما يقتربُ من الحكام، ويدنو منهم؛ يفعلُ من المخالفاتِ ما لا يُتصوَّرُ من مثلِه، بدعوى: أن مصلحة الدعوة تقتضي هذا!! مع أن علماءَنا لم يفعلوا ذلك، ولهم قَدَمُ صِدْقِ، ويدٌ بيضاء، ومواقفُ لا يجحدُها إلا جاهلٌ أو متحاملٌ، لكنَّ أعذارَهم الشرعية مرفوضةٌ عند القوم!! وتَعَلَّلاتِ أصحابِهم الحزبية، وتأويلاتِهم الحركية، مقبولةٌ عندَهم، وتشهدُ لها الأدلةُ والقواعدُ -في نظرهم -!!، وصدق من قال:

وَعَيْنُ الرِّضَاعَنْ كُلِّ عَيْبِ كَلَيْلَةٌ وَلَكِنَّ عَيْنَ السُّخْطِ تُبْدِي المسَاويا

وإذا كان علماؤُنا يتبعون منهجَ السلفِ، وعُدَّ ذلك من معايبِهم؛ فهاذا يقولون إذًا؟! وصدق من قال:

إذا محاسنيَ الله أُدِلُّ جا عُدَّتْ ذنوبًا فقُل لي كيف أعتذرُ؟!

فإن قيلَ: إننا نرى هؤلاءِ العلماءَ يتبعونَ ما جاءهم من قادتِهم، فإذا جرى نزاعٌ سياسيٌّ مع الروافضِ، فَزِعَ عبيدُ العبيدِ -يعنون بذلك العلماءَ!!- إلى ذِكْر الأدلةِ الكاشفة لستر الروافض، وإذا حصلَ انسجامٌ سياسيٌّ بينَ قادتِهم وقادةِ الروافضِ؛ سكتوا، أو غيَّروا كلامَهم، وكذا وجدنا موقفَهم مع غيرِ الروافض!!

فالجواب: إن هذه نظرةُ مَن ساءَ ظنُّه في علماءِ الأمةِ، ولا خيرَ في أمةٍ يَتَّهِمُ صغارُها كبارَها، وعوامُّها علماءَها، وقد سبقَ بيانُ الموقِف الصحيح - محملًا ومفصلًا - من العلماء، ومع ذلك؛ فسأجيبُ على هذه الشبهة -إن شاءَ الله تعالى فأقول:

إذا اختلفَ قادةُ السُّنَّةِ السياسيون مع قادةِ الروافض، وبَيَّنَ العلماءُ عقيدةَ الروافض - في هذه الحالة - فالمقامُ لا يخلو من فائدة، ولا عيبَ على مَن كان عملُه مفيدًا للإسلام والمسلمين، و «الأعمال بالنيات» (١)، فلماذا لا تَحملون ذلك الصنيع من العلماءِ الكبارِ إلا على القصدِ السيع؟!

فإذا اتفقَ القادةُ مع قادةِ الروافضِ منَ الناحية السياسيةِ، فالمقامُ لا يخلو من حالتين:

الأولى: أن يكونَ القادةُ السياسيونَ مصيبين في هذا الاتفاقِ، وأنَّ المصلحةَ من ورائِه راجحةٌ للسنةِ وأهلِها، سواءٌ كانت جَلْبًا لمصلحةٍ، أو درءًا لمفسدةٍ.

وعلى ذلك: فسكوتُ العلماء -إنْ سَلَّمنا بذلك في هذه الحالة- أمرٌ يُساعدُ على الحفاظِ على هذه المصلحةِ المرجوَّة من وراءِ هذا الصلح، ولا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧) بلفظ بالنية.

عيب عليهم في ذلك -إلا عنـد مَـن يـسيئون بهـم الظـن!!- فـإن المـصلحةَ تقتضي ذلك.

الحالةُ الثانية: أن يكونَ ما فعله القادةُ السياسيونَ من الصلح -على أسواً الأحوالِ- مخالفًا لشرع الله -عز وجل- سواءٌ كانَ ذلك في مسألةٍ اجتهاديةٍ، أو أعظمَ من ذلك، فإذا رأى العلماءُ أن كلامَهم سيأتي بشرِّ أكبرَ فسكتوا؛ فما العيبُ عليهم في ذلك؟ أليس هذا موافقًا لقواعِد الشريعة؟! ثم هل تَراجعوا عن كلامِهم الأولِ في الروافض وغيرِهم؟! هل مدحوا الروافض، ووصفوهم بوصفٍ يخالفُ ما عليه سلفُ الأمة؟! هل يلزمهم أن يتكلموا في كلِّ حال، سواءٌ جرى بهذا الكلام خيرٌ أم شر؟! ألا يجوزُ كتمانُ العلم للمصلحةِ؟ هل يلزمُ العلماءَ أن يأخذوا بتقديرِكم أنتم للمصالح والمفاسدِ؟ وإلا كانوا متناقضين، يبيعون دينَهم بيعًا رخيصًا؟!

(تنبيه): لو سَلَّمتُ بها قال المخالفون في علمائِنا؛ فهذا جوابي عن العلماءِ، ودفاعي عن عِرْضِهم وصِدْقهم وفهْمِهم، إلا أنني لا أسَلِّمُ لهؤلاءِ بأنَّ علماءَنا لم يتكلموا في عقيدةِ الروافضِ وغيرِهم إلا في الحالةِ التي ذكرَها المخالفون، ففتاواهم وكتُبهم ومجالسُهم ودروسُهم شاهدةٌ بهذا كلِّه، لكنَّ سوءَ الظنِّ يقلبُ الحقائق، ويجعلُ الحسَن قبيحًا، واللهُ المستعانُ، وصدقَ مَنْ قال:

لَوْ كَنْتَ تَعْلَمُ مَا أَقُولُ عَذَرْتَنِي اللَّهِ كُنْتَ تَعْلَمُ مَا تَقُولُ عَذَلْتُكَا لكـنْ جَهِلْـتَ مَقَــالتي فعَــذلْتني وعلمْـتُ أنَّـك جَاهِـلٌ فعــذَرْتُكاْ

وأختمُ كلامي هنا بما قاله الحافظُ ابنُ عساكر -رحمه الله تعالى- في «تبيين كذب المفتري»(١)، فقد قالَ: (وقد قيلَ في المثل: (لن تُعدَمَ الحسناءُ ذامًّا) وقلَّما انفكَّ عصرٌ من الأعصارِ من غاوِ يقدحُ في الدين، ويُغوي إبهامًا، وعاوِ يُجرِّح بلسانه أئمةَ المسلمين، ويَعْوِي إيهامًا، ويستزلُّ من العامةِ طوائفَ جهالاً؟ وزعانفَ أغتامًا، ويحملُ -بجهله- على سبِّ العلماءِ والتشنيع عليهم سفهاءَ طغامًا، لكنَّ العلماءَ إذا سمعوا بمكرهم؛ عَدُّوه منهم عَرامًا -يعني: شَغَباً- وإذا ما مَرُّوا بِلَغْوهم في الكبار من الأئمة مرُّوا كرامًا، وإذا خاطبهم الجاهلون منهم قالوا سلامًا...) إلى أن قال -رحمه الله تعالى-: (واعلم أخي -وفقنا الله وإياك لمرضاته، وجَعَلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته-: أن لحومَ العلماء -رحمةُ الله عليهم- مسمومةٌ، وعادةُ اللهِ في هتكِ أستارِ منتقصيهم معلومةٌ، لأنَّ الوقيعَة فيهم بها هم منه براءٌ أمرٌ عظيم، والتناولَ لأعراضِهم بالزورِ والافتراءِ مرتعٌ وخيم، والاختلاقَ على مَن اختارَه اللهُ منهم لنَعْشِ العلم خُلُقٌ ذميم، والاقتداءَ بما مدحَ اللهُ به قولَ المتبعين من الاستغفارِ لمن سبقهم وصْفٌ كريم؛ إذْ قال مُثْنيًا عليهم في كتابه -وهو بمكارم الأخلاقِ وضدِّها عليمٌ - : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْلَنَاوَ لِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلِّإِيمَٰنِ وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُوبِنَاغِلًّا لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَحِيمُ اللَّهِ الحـشر]، والارتكابَ لنهي النبيِّ الله عن الاغتيابِ وسبِّ الأمواتِ جسيمٌ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ ﴿ اللهِ ] الدر] اه.

<sup>(</sup>١) (ص٢٧، ٢٩) ط. دار الكتاب العربي.

#### الشبهة الرابعة

قال بعضُهم: (ومِنْ تناقُضِ هؤلاءِ العلماءِ —أيضاً —: أنهم كانوا يَدْعُون —هم والمسلمون — على أعداءِ الإسلامِ والمسلمينَ، ويسألونَ اللهَ أن يُذلَّ الشركَ والمشركين، وأن يُعلكَ اليهودَ ومَنْ وراءَهم، فلما وقعَ شيءٌ من ذلكَ بأمريكا استنكروا، وأصدروا الفتاوى التي تشجبُ هذا الفعلَ، وحَدَّروا من هذا المنهج!! مع أن هذا الفعلَ جزءٌ من استجابةِ اللهِ عز وجل لدعائهم ودعاء المسلمينَ، فهل بعد هذا من تناقض؟!).

والجوابُ: أنَّ الدعاءَ على الكفارِ الذين يَصدون عن سبيل الله، ويقاتلون المسلمين، ويُخرجونهم من ديارهم، ويُظاهرون على إخراجِهم؛ أمرٌ مشروعٌ، فإنْ كان المسلمون أقوياء، جمعوا بين الدعاءِ والمواجهةِ للدفاع عن دينِهم وعِرضِهم وأرضِهم التي يعبدونَ الله عليها، وإن كان المسلمون ضعفاءَ اكتفوا بالدعاء، لأنه الميسورُ لهم، ولأنَّ غيرَه من الأساليبِ المخالفةِ سيضرُّ أكثرَ وأكثرَ، ويريدون بدعائهم -والحالُ هذه- أن الله عز وجل يُنزِلُ بِعَدُوهِمْ ما يَشفي صدورَ قوم مؤمنين، ويُذْهبُ غيظَ قلوبِهم، أو أنَّ الله عز وجل يَمُنُّ على المسلمين بقوة وبأس، ليدفعوا بذلك عن أنفسِهم ودينِهم، فإنْ يَسَرَ اللهُ عز وجل لهم بذلك فرحَ المؤمنون بنصرِ اللهِ عز وجل، دونَ أن يَجُرُّوا على أنفسِهم شرَّا.

أما أن يتعجلَ بعضُ المسلمين، ويقوموا بأمورِ تجرُّ على المسلمين ويلاتٍ وفتنًا، فإذا أنكرَ عليهم العلماءُ؛ قالوا: هذا تناقضٌ، لماذا تحزنون من استجابةِ اللهِ دعاءَكم؟! إن هذا لشيءٌ عُجَاب!!

وإذا نظرنا في هديه على في هذا البابِ العظيمِ ورأينا ما عليه علماؤُنا؛ لرأينا علياءَنا متَّبعين لهديهِ على قد دعا رسولُ اللهِ على على قريشٍ، فقال: «اللهم

عليكَ بقريش، اللهم عليك بقريش، اللهم عليك بقريش» (() لأبي جهلِ بنِ هشام، وعتبة بنِ ربيعة، وشيبة بنِ ربيعة، والوليدِ بنِ عتبة، وأُبيِّ بنِ خلف، وعقبة بن أبي معيط، قال ابن مسعود: (فلقد رأيتُهم في قليبِ بدرٍ قتل) (٢) وذلك عندما وضعوا على رأسه الشريفة السّلى، ومع ذلك لما استُؤذنَ في قتالهم؛ قال: «لقد أُمِرْت بالعفو» (٣) كما في «سنن النسائي» بسندٍ صحيح، ولما بويع النبيُّ على يومَ بيعة العقبة الثانية؛ قال له العباسُ بن عبادة بنُ نَضلة: والذي بعثك بالحق، لئن شئت لنميلنَّ على أهل مِنى غدًا بأسيافنا، فقال الرسول على ( لله أو مَرْ بذلك) (٤).

فليس كلُّ مَنْ شُرِع لنا أن نَدْعُوَ عليه؛ يُشْرَعُ لنا أن نواجهَه بالسلاحِ في كُلِّ الأحوال، فقد لا نستطيع ذلك -كما هو حاصلٌ الآن- والإنكارُ على المتعجلين في هذا الباب ليس تناقضًا ولا اضطرابًا!!

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٥٢٠)، ومسلم (١٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٩٣٤)، ومسلم (١٧٩٤) واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه النسائي (٣٠٨٦)، والحاكم (٣٢٠٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٩/٩) جميعهم بلفظ (إني أمرت)، [«صحيح سنن النسائي»].

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه أحمد (٣/ ٤٦٠)، [محققو المسند].

### الشبهة الخامسة

فإنْ قالَ قائلٌ: نحنُ نسلِّم بقاعدةِ مراعاةِ المصالحِ والمفاسدِ، لكننا نرى عكسَ ما تَرون، ونرى أن المصالحَ في المظاهرات والخروج على الحكام والتفجيراتِ والاغتيالاتِ أكثرُ من المفاسدِ، وأنكم تَعُدون المصالحَ مفاسدَ، ولا تُلْزمونا برأيكم واجتهادِكم!!

فالجوابُ: أنَّ كلَّ إنسانٍ يستطيعُ أن يدَّعيَ هذه الدعوى، والفتنُ إذا أقبلت عرفَها العلماءُ، وإذا أدبَرت عرفَها الناسُ كُلُّهم أو جُلُّهم، وقد سبقَ ذكرُ عددٍ من المفاسدِ المُرْدِية، بما لا يختلفُ فيه مُنصفان، فهل نُصَدِّق رجلًا يقولُ: قَتْلُ المئاتِ من المسلمينَ الأبرياء، فيه مصلحةٌ عظمى للإسلام وأهلِه؟! وهل نقبلُ من رجل يقولُ: إن سقوطَ الدولةِ المسلمةِ -على ما فيها من جَور- فيه مصلحةٌ كبرى، لأننا سنقيمُ الدينَ كُلُّه بعدَها؟! ونحنُ نرى أنَّ مَنْ فعلَ ذلك؛ جرَّ ويلاتٍ أشدَّ وأنكى مما كان يريدُ إزالتَه؟ ألا نعتبرُ بها حلُّ بالمسلمين في الدول الأخرى بسببِ هذا الشُّغبِ؟! أليسَ السعيدُ من وُعظَ بغيره؟ أليسَ اللهُ قد حَثَّنا على السيرِ في الأرضِ للتدبرِ والاتعاظِ بها حلَّ بغيرِنا؟! واللهُ عز وجل يقول: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُّ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ إِنَّ عَمِرانَا، ويقول سبحانه: ﴿ أُوَلَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ ١٠٠٠ ﴿ اغافرًا، ويقول سبحانه: ﴿فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ اللهِ ال عمران:١٣٧]، فما هي ثمرةُ أفكارِكم هذه في الجزائرِ، والمغرب، ومصرَ، واليمن، والسعوديةِ، والكويتِ، والصومالِ، وأندونيسيا وغيرِ ذلك من بلدان؟!

وهل نصدِّق مَنْ كان كذلك، وشيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى - يقول كما في «مجموع الفتاوى» (٣٩١/٢٨) في سياق ذِكْر الصبرِ على جَوْرِ الحكام، وتركِ الخروجِ عليهم، لأنَّ الخروجَ على الحكام فيه مفسدةٌ كبرى، فقال -رحمه الله تعالى -:

(...ويقال: ستون سنةً من إمام جائرٍ؛ أصلحُ من ليلةٍ واحدةٍ بلا سلطانٍ؛ والتجربةُ تبينُ ذلك) اه، فهل نُلغي عقولَنا، ونُهملُ اجتهاداتِ علماءِ عصرِنا وهم أهلُ الاستنباطِ والمرجعُ في النوازلِ ونرفضُ تجربةَ سلفِنا، وأحاديثَ نبيّنا في الصبرِ على الجورِ، لقول رجلٍ لم تحصلُ له أهليةُ النظرِ في مثلِ هذه الأمورِ، أو له أهليةٌ -على أحسنِ الأحوالِ - إلا أنه أخطأً خطأً فاحشاً؟!

وقد قالَ الإمامُ ابنُ القيمِ في «إعلام الموقعين»: (... وهذا كالإنكارِ على الملوكِ والولاةِ بالخروجِ عليهم، فإنه أساسُ كُلِّ شرِّ وفتنةٍ إلى آخرِ الدهرِ... ومَنْ تأملَ ما جرى للإسلام في الفتنِ الكبارِ والصغارِ رآها من إضاعةِ هذا الأصلِ، وعدم الصبرِ على مُنكرٍ، فطلبَ إزالتَه، فتولَّد منه ما هو أكبرُ منه...) اه.

والنبي على يقول: «لا يُلدعُ المؤمنُ من جُحْرٍ مرتين»(١)، ونحن قد لُدغنا مراتٍ ومراتٍ!!

وقُلْ للعُينونِ الرُّمْدِ: لا تَتَقَدَّمِي إلى الشمسِ واستغْشِي ظلامَ اللياليا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٦١٣٣)، ومسلم (٢٩٩٨).

## الشبهة السادسةُ

يقولُ بعضُ هؤلاءِ الثوريين: لماذا تقولون لنا: لوسَلَّمنا لكم -جدلاً- بكفر الحاكم؛ فلا يلزمُ من ذلك الخروجُ عليهِ إلا بتوافرِ شرطِ القدرةِ والاستطاعةِ على الخروج؛ لتكونَ المفاسدُ أقلَّ ما يكون؟!

قالوا: وهذا أبوبكر الصديقُ لما كفَر مَنْ كفر مِنَ العرب بعد وفاة رسولِ الله وكان المسلمون أضعفَ ما يكونونَ، لم يراعِ أبوبكر والصحابةُ عَنْ شرطَ القدرةِ والاستطاعة، بل جهّزوا الجيوشَ لحرب المرتدين، وبعثوا البعوثَ، حتى رجعَ مَنْ رجعَ إلى الإسلام، وقُتِل مَنْ قُتِل، وهذا كله يدلُّ –بإجماعِ الصحابةِ – على وجوبِ قتال المرتدين، وإنْ كان المسلمون قِلَّةً عَددًا وعتادًا، وكانوا أضعفَ من عدوّهم ( المرتدين، وإنْ كان المسلمون قِلَّةً عَددًا وعتادًا، وكانوا أضعفَ من عدوّهم ( الم

والجوابُ على ذلكَ من وجوه -إن شاءَ اللهُ تعالى-:

الأول: نحنُ لا نسلِّم بأن المرتدين كانوا أكثرَ وأقوى منَ المؤمنينَ الصادقينَ الثابتينَ على ما تَركهم عليهِ رسولُ اللهِ على بل الأمرُ بخلافِ ذلكَ، فإنَّ الذين الثابتينَ على ما تَركهم عليهِ رسولُ اللهِ على بل الأمرُ بخلافِ ذلكَ، فإنَّ الذين ارتدوا من العربِ كانوا قلةً بالنسبةِ لمن بقيَ على دينِ اللهِ من المؤمنين، وقد قال ابن حزم -رحمه الله تعالى - في «الملل والنحل»: (انقسمتِ العربُ بعد موتِ النبيِّ على أربعةِ أقسام:

طائفةٌ بقيت على ما كانت عليه في حياتِه عُلَيَّ وهم الجمهورُ.

وطائفةٌ بقيت على الإسلامِ أيضاً، إلا أنهم قالوا: نقيمُ الشرائعَ إلا الزكاةَ، وهم كثير، لكنهم قليلٌ بالنسبةِ إلى الطائفةِ الأولى.

وطائفةٌ: أعلنتِ بالكفرِ والردةِ، كأصحابِ طُليحةَ وسجاحٍ، وهم قليلٌ بالنسبةِ لمن قبلهم، إلا أنه كان في كلِّ قبيلةٍ من يقاوم مَن ارتدَّ.

وطائفةٌ توقفت، فلم تُطعْ أحدًا منَ الطوائفِ الثلاثِ، وتربَّصوا لمن تكونُ الغلبةُ. فأخرج أبو بكر إليهم البُعوث، وكان فيروزُ ومن معه غَلبوا على بلادِ الأَسْوَدِ، وقتلوه، وقُتلَ مُسيلمةُ باليهامةِ، وعادَ طُليحةُ إلى الإسلامِ، وكذا سجاح، ورجع غالبُ مَن كان ارتدَّ إلى الإسلامِ، فلم يَحُلِ الحولُ إلا والجميعُ راجعوا دينَ الإسلامِ - لله الحمد-) للحافظ ابن حجر (٢٧٦/١).

فهذا يدلُّ على أنَّ المرتدينَ قلةٌ بالنسبةِ للثابتين، وهذا بخلافِ دعوى هؤلاءِ الشباب.

الثاني: كيف يَدَّعي المخالف بأنَّ المسلمينَ كانوا أضعفَ ما يكونون زمنَ الردةِ، وها هو يذكر أن أبا بكر هِيَّك جهّز الجيوش، وبعثَ البعوثَ هنا وهناك وهناك لحربِ المرتدين!! فهل من يفعلُ هذا يكونُ أضعَف ما يكونُ؟! فيالِلَّه العجبُ!!

الثالثُ: الواقعُ يدلُّ على صحةِ ما قال ابن حزم -رحمه الله تعالى- فلو كانَ الثابتون على دينهم قلةً ضعفاءَ، لطالَ زمنُ الفتنةِ -في العادة- ولقويت شوكةُ المرتدين.

الرابعُ: لقد كان لأبي بكر ومن معه -رضي الله عنهم جميعًا- خلافةٌ ودولةٌ، وأرضٌ ينطلقون منها وإليها، وجمهورُ المسلمينَ يؤيدونهم.

أما المخالفونَ: فأينَ خلافتُهم، وأين دولتُهم، وأرضُهم، وأينَ الجمهورُ من المسلمين الندين يؤيدونهم على ما يفعلونَ من إراقة الدماء، وإزهاقِ أرواحِ الأبرياء، وأينَ إجماعُ العلماءِ على الفتوى بصحةِ ما همْ عليه؟!

الخامسُ: شرطُ القدرةِ والاستطاعةِ في القيامِ بالأوامرِ: شرطٌ ثابتٌ بالكتابِ والسنةِ، وإجماع الأمةِ، وقواعدِ الأئمةِ، والعقلِ، والواقع.

## الشبهة السابعة

قد يقولُ قائلٌ: إنَّ الأدلةَ التي ذكرتَها من طاعة ولاةِ الأمورِ، والصبرِ على ظلمهم وإن جاروا – إنما يكون ذلك في حق حكامٍ مسلمينَ، صحَّ لهم عقْدُ الإسلامِ — وإن خالفوا —، أما ملوكُ ورؤساءُ وأمراءُ وشيوخُ زمانِنا فكفارٌ ليسوا مسلمين، وعلى ذلك فلا صبرَ عليهم، ولا طاعةَ لهم، بل يجبُ الخروجُ عليهم؛ لأنَّ رسولَ الله على باليعَ الصحابةَ على السمع والطاعةِ للأمراءِ في المَنْشَط والمَكْرَه، والعُسْرِ واليُسْرِ، إلا أن يَروا كفراً بواحًا، لهم فيه من الله برهانٌ، وقد رأينا نحنُ في زماننا الكفرَ البواحَ، فلا سمعَ ولا طاعةَ، ولا صبرَ على هؤلاءِ الحكامِ، بل دماؤُهم وأموالُهم حلالٌ ( وكذلك نُهيَ عن الخروجِ عليهم بقوله على : «لا، ما صلَّواْ» وكثيرٌ من حكامِ زمانِنا لا يُصلُّون، ومن صلى منهم؛ كفرَ من باب آخر ( (

والجوابُ -إن شاء الله تعالى- من وجوه:

الأول: أنني لستُ بصددِ الكلامِ معكم على كُفرِ الحاكمِ أو إسلامِه، فإنَّ لهذا موضعًا آخر، وفيه تفاصيلُ أُخر.

الثاني: ومع هذا كُلِّه: فلو سلَّمْتُ لكم -جدلًا- بها تقولون؛ فهل يلزمُ منْ ذلكَ جوازُ قيامكم بالتفجيراتِ والاغتيالاتِ -وقد سبقَ ذكرُ كثيرٍ من مفاسدِها-؟

ألا تُفرِّقون بينَ حالةِ القوةِ والضعف؟ ألا تعلمون أن التكاليف الشرعية مقيدة الاستطاعةِ، لقوله تعالى: ﴿ فَأَنَقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقوله -عز وجل-: ﴿ لَا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وقوله سبحانه: ﴿ لَا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

إِدْ مَا عَامِيهِ ﴾ [الطلاق.٧]، وقوله سبحانه وتعالى. ﴿ وَمَاجِعَلُ عَيْكُمْ وِاللَّهِ مِنْ مِا السَّطَعْتُمْ »(١٠؟ [الحج: ٧٨]، وقوله عَلَيْمُ «١١٠؟

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧)، وابن حبان (٢٠) واللفظ له.

وقد قال سماحةُ الشيخُ ابنُ بازٍ -رحمه الله تعالى- كما في: «مراجعاتٌ في فقهِ الواقعِ السياسيِّ والفكريِّ على ضوءِ الكتابِ والسنة» (ص٢٥-٢٦) وقد ذكر عدةَ أدلةٍ في السمع والطاعةِ في المعروفِ، والصبرِ على الجَوْرِ، ثم قالَ:

(هذا يدلُّ على أنهم لا يجوزُ لهم منازعةُ ولاةِ الأمورِ، ولا الخروجُ عليهم، إلا أنْ يَرَوْا كفرًا بَواحًا عندهم من الله فيه برهان، وما ذاك إلا لأنَّ الخروجَ على ولاةِ الأمورِ يسببُ فسادًا كبيرًا وشرَّا عظيمًا، فيختلُّ به الأمنُ، وتضيعُ الحقوقُ، ولا يتيسرُ رَدعُ الظالم، ولا نصرةُ المظلومِ، وتختلُّ السُّبُلُ ولا تُوَمَّنُ، فيترتبُ على الخروج على ولاةِ الأمورِ فسادٌ عظيمٌ وشرٌ كبيرٌ.

إلا إذا رأى المسلمون كُفرًا بَواحًا عندهم من الله فيه برهان؛ فلا بأسَ أن يخرجوا على هذا السلطانِ لإزالتِه إذا كانَ عندهم قدرةٌ، أما إذا لم تكنْ عندهم قدرةٌ فلا يخرجون، أو كانَ الخروجُ يسببُ شرَّا أكثر؛ فليسَ لهمُ الخروجُ؛ رعايةً للمصالحِ العامةِ، والقاعدةُ الشرعيةُ المجمعُ عليها: أنه لا يجوزُ إزالةُ الشرِّ بها هو أشرُّ منه، بل يجبُ درءُ الشَّرِّ بها يزيلُه أو يخففُه، أما درءُ الشَّرِ بشرِّ أكثرَ فلا يجوزُ ولا إلم المصالحِ المسلمينَ ...، بل يجبُ الصبرُ والسمعُ والطاعةُ في المعروفِ، ومناصحةُ ولا والمدعوةُ لهم بالخير، والاجتهادُ في تخفيفِ الشر، وتقليلهِ، وتكثيرِ الخير، هذا هو الطريقُ السَّوِيُّ الذي يجبُ أن يُسْلَكَ؛ لأن في ذلك مصالحَ المسلمينَ عامةً، ولأنَّ في ذلك مصالحَ المسلمينَ عامةً، ولأنَّ في ذلك تقليلَ الشرِّ، وتكثيرِ الخيرِ، ولأنَّ في ذلك حفظَ الأمنِ، وسلامةَ المسلمينَ من شرِّ أكثرَ، نسألُ اللهَ للجميع التوفيقَ والهدايةَ» اه.

وقال فضيلةُ الشيخ صالح الفوزان -حفظه اللهُ تعالى-: (وأما التعاملُ مع الحاكم الكافرِ؛ فهذا يختلفُ باختلافِ الأحوالِ: فإنْ كان في المسلمين قوةٌ، وفيهم استطاعةٌ لمقاتلتِه وتنحيتِه عن الحكم، وإيجادِ حاكم مسلم؛ فإنه يجبُ عليهم ذلك، وهذا من الجهادِ في سبيل اللهِ، أما إذا كانوا لا يستطيعون إزالتَه؛ فلا يجوزُ لهم أن يتحرشوا بالظَّلَمةِ والكَفَرةِ؛ لأنَّ هذا يعودُ على المسلمينَ بالضررِ والإبادةِ، والنبي الله في مكةَ ثلاثَ عَشْرَةَ سنةً بعد البعثةِ والولايةُ فيها للكفار، ومعه من أسلمَ من أصحابهِ، ولم يُنازلوا الكفارَ، بل كانوا مَنْهيينَ عن قتالِ الكفارِ في هذه الحِقْبةِ، ولم يُؤْمروا بالقتال إلا بعد ما هاجر عُلِيًّا، وصار له دولةٌ وجماعةٌ، يستطيعُ بهم أن يقاتلَ الكفارَ، هذا هو منهجُ الإسلام، فإذا كان المسلمون تحتَ ولايةٍ كافرةٍ، ولا يستطيعون إزالتَها؛ فإنهم يتمسكون بإسلامِهم وبعقيدتِهم، ولكنْ لا يخاطرون بأنفسِهم، ويغامرونَ في مجابهةِ الكفارِ، لأنَّ ذلك يعودُ عليهم بالإبادةِ والقضاءِ على الدعوةِ، أما إذا كانت لهم قوةٌ يستطيعون بها الجهادَ؛ فإنهم يجاهدون في سبيلِ اللهِ على الضوابطِ الشرعيةِ المعروفةِ) اهـ.

الثالث: فإنْ قيل: إنَّ النصوصَ الدالةَ على العفوِ والإعراضِ عن الكفارِ والمشركينَ في حالةِ الضعفِ نُسِخَت بآيةِ السيفِ، فلا بدَّ من قتالِم!! وأنَّ العهدَ المكيَّ قد نُسخَ بالعهدِ المدنيِّ، فلا بد من العمل بنصوصِ القتالِ للكفارِ!!

فالجوابُ: إنها ذلك يكونُ عندَ القوةِ والتمكينِ للمسلمين، كها أنه يكونُ عندَ الأمنِ من وقوعِ مفاسدَ ليست خفيفة، أما في حالةِ ضعفِ المسلمينَ -كها هو حاصل- فإنهم يعملون بأدلةِ الصبرِ والإعراض، وذلكَ من وجهين:

الوجهُ الأول: أنَّ الله -عز وجل- لم يكلفْ إلا المستطيعَ، وقد سبقت أدلةُ ذلكَ قريبًا، والمسلمونَ -بحالهم هذا- غيرُ قادرين على مواجهةِ غيرِهم.

فردَّ عليه شيخُ الإسلامِ بردودٍ كثيرةٍ، ومنها قولهُ: (إن الأمرَ بالصبرِ على أذاهم، وبتقوى الله؛ لا يمنعُ قتالهُم عند المكْنَةِ، وإقامةَ حدِّ اللهِ عليهم عند القدرةِ...) وذكرَ أن هذه الآية وما شابهها منسوخٌ من بعضِ الوجوهِ، ونقلَ أن الناسخَ قولُه تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَنْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقْنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ وَعُدُوهُمُ وَاقَعُدُواْ لَهُمْ صَدِّ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ وَءَاتَوُا الرَّكَوْةَ فَخُدُواْ سَهِيلَهُمْ إِنَّ ٱللهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَاللهِ التوبة]، وقوله تعالى: ﴿ قَالِهُ قَالَوُا التوبة]، وقوله تعالى: ﴿ قَالِمُوا السَّلَوَةَ وَءَاتَوُا

<sup>(</sup>١) في «الصارم المسلول على شاتم الرسول» (٢/ ٤٠٢ - ٤١٨ ط. رمادي للنشر).

ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلَّيْوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَدَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنِغِرُوكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَن قال: (... وصارت تلك الآيةُ في حَقَّ كُلِّ مؤمن مُستضْعَفٍ، لا يمكنُه نصرُ اللهِ ورسولهِ بيدهِ ولا لسانهِ، فينتصرُ بها يَقْدِرُ عليه من القلبِ ونحوِه، وصارت آيةُ الصَّغارِ على المعاهِدين في حَقِّ كُلِّ مؤمنٍ قوي يَقْدِرُ على نصرِ اللهِ ورسولهِ بيدهِ أو لسانهِ، وبهذه الآيةِ ونحوِها كانَ المسلمون يعملونَ في آخرِ عُمُرِ رسولِ اللهِ ﷺ، وعلى عهدِ خلفائِه الراشدينَ، وكذلك هو إلى قيام الساعةِ، لا تزالُ طائفةٌ من هذه الأمةِ قائمين على الحقِّ ينصرونَ اللهَ ورسولَه النصرَ التام، فمَنْ كان من المؤمنين بأرضٍ هو فيها مستضعَفٌ، أو في وقتٍ هو فيه مستضعفٌ؛ فليعملْ بآيةِ الصبرِ والصفح عمن يؤذي اللهَ ورسولَه منَ الذين أوتوا الكتابَ والمشركين، وأما أهلُ القوةِ: فإنما يعملونَ بآيةِ قتالِ أئمةِ الكفرِ الذين يطعنون في الدينِ، وبآيةِ قتالِ الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون...) اه.

الرابعُ: إذا تقررَ أن الخروجَ على الحاكمِ وقتالَه مُقَيَّدٌ بوجودِ الكفرِ البَواحِ، والقدرةِ على على عزلِ الحاكمِ دونَ شرِّ كبيرٍ؛ فهناك عدةُ وقائعَ في التاريخِ تدلُّ على مراعاةِ ذلكَ أيضاً، فمن ذلك:

١- أن الإمامَ أحمدَ قد عاصرَ من قال بالتعطيل، واتفقَ العلماءُ على كفرِ الجهميةِ المعطلةِ الذين يقولون بخلقِ القرآنِ ومع ذلك فقد أنكرَ الإمامُ أحمدُ على من أراد الخروجَ على الواثقِ، وعلّلَ ذلك بالدماءِ والفتنةِ.

٢- في زمنِ شيخِ الإسلامِ ابن تيمية -رحمه الله تعالى - كان هناك كثيرٌ من الحكامِ يقولون بقولِ الروافضِ الباطنيةِ، أو بقولِ غُلاة الصوفيةِ الحُلوليةِ، أو بقولِ غُلاة الصوفيةِ الحُلوليةِ، أو بقولِ متكلمةِ الصوفيةِ الجهميةِ المعطِّلةِ، ومعَ ذلك لم يعلنِ الجهادَ على أمراءِ البلادِ المسلمةِ، إنها كانَ ينصحُ ويأمرُ وينهى بالحكمةِ، ويردُّ على شُبهاتِ علماءِ هذه الفرقِ، ولم يرفعْ لواءً لحربِ حكامِ زمانِه -على ما فيهم-؛ لأنه يعلمُ ما وراءَ ذلك من الفتنِ!!

٣- في زمن الدولة العثمانية، حصلت أمورٌ منكرةٌ، من عبادة القبور، وجَلْبِ
كثيرٍ من قوانينِ أوْربا، وعُمِلَ بأحكامٍ مستوردةٍ في ميادينَ كثيرةٍ، ومع ذلك فالمخالفون هنا مُسَلِّمون بأنها خلافةٌ إسلاميةٌ، ولا يجوزُ الخروجُ عليها، وعلماءُ المسلمينَ لم يُفتوا بالخروجِ عليهم - فيها أعلمُ - إنها رأوُا التعاونَ معَهم في المعروفِ، وإصلاحَ ما يقدرون على إصلاحِه من الخطأِ، وهذا دأبُ العلماءِ المصلحين سلفًا وخلفًا.

وقد ردَّ الشيخُ الألبانيُّ -رحمه الله تعالى - على من أطلقَ تكفيرَ حكامِ المسلمين، ثم قال: «ثم كنتُ -ولا أزالُ - أقولُ لهؤلاءِ الذين يُدندنونَ حولَ تكفيرِ حكامِ المسلمينَ: هَبُوا أَنَّ هؤلاءِ كفارٌ كُفْرَ رِدَّةٍ، وأنهم لو كانَ هناكَ حاكمٌ أعلى عليهم، واكتشفَ منهم أن كفرَهم كفرَ رِدَّةٍ؛ لوجبَ على ذلك الحاكمِ أن يطبقَ فيهم الحدَّ، فالآنَ ما تستفيدون أنتم من الناحيةِ العمليةِ إذا سَلَّمنا جدلًا أَنَّ كُلَّ هؤلاءِ الحكامِ كفارٌ كفرَ ردة؟ ماذا يمكنُ أن تعملوه؟ هؤلاءِ الكفارُ احتلوا من

بلادِ الإسلامِ، ونحنُ هنا -مع الأسفِ- ابتُلينا باحتلالِ اليهودِ لفلسطينَ، فهاذا نستطيعُ نحنُ وأنتم أن نعملَ مع هؤلاءِ، حتى تستطيعوا أنتم معَ الحكامِ الذين تظنون أنهم من الكفارِ؟ » اه.

الخامس: إنَّ هذا كُلَّه يوضحُ لنا أن حديثَ رسولِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَا أَنْ تَرُواْ كُفْرًا بَوَاحًا، لَكُمْ فِيهِ مِنَ اللَّهِ بُرْهَانً اللهِ على اللهِ بُرْهَانً اللهِ على اللهِ بُرْهَانً اللهِ على الله عناه: أنك إذا رأيتَ كفرًا من الحاكمِ أو في دولتِه، ولم يُغَيِّره؛ فاخرجْ عليه، وإن جرى من الفسادِ ما جرى!! إنها في الأمرِ تفصيلٌ، راجعٌ إلى كونِ الحاكمِ كافرًا بعينهِ، أم لا؟ فإنه لا يلزمُ من قولِ الكفرِ أو فِعْلِه؛ أن يكونَ القائلُ أو الفاعلُ كافرًا بعينهِ، إلا بعدَ استيفاءِ الشروطِ، وانتفاءِ الموانع، وهذا أمر يُراعى في حقِّ آحادِ المسلمينَ، فكيف برؤسائِهم وأهل الشوكةِ فيهم؟!

وأيضاً ففي الأمرِ تفصيلٌ ثانٍ -بعدَ الحكمِ بالكفرِ على الحاكمِ بعينهِ- راجعٌ إلى القدرةِ أوالشوكةِ وعدمِها أو ضعفِها، وأيضاً ففي الأمرِ تفصيلٌ ثالثٌ -بعدَ وجودِ أصلِ القدرةِ والشوكةِ- راجعٌ إلى كونِها قدرةً كافيةً، تجلبُ المصالح، وتدرأُ المفاسدَ أم لا؟!

ثُم إن كثيرًا ممن يرونَ هذا الفكرَ يعيشون في البلادِ الكافرةِ في الشرقِ والغربِ، فهل هؤلاءِ المخالفونَ لم يروا هناكَ كفرًا بَواحًا عندما نراهم ساكتين هناك وهنالك -وإن كانوا يُشْكَرون على تركِ الفتن- أم أنهم لا يرون كفرًا بَواحًا إلا في البلادِ الإسلاميةِ؟! فاللهُ المستعانُ، وإليه المشتكى، وعليه التُّكْلان.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٠٥٥)، ومسلم (١٧٠٩).

#### الشبهة الثامنة

فإن قالَ قائلٌ: لوسلمنا لكم بأن الحكامَ ليسوا بكفارٍ، فنحن نرى الخروجَ على الحكامِ؛ لأنَّ هذا أمرٌ قد اختلفَ فيه السلفُ، وطالما أن المسألَة خلافيةٌ فلا يجوزُ لكم أن تُلزمونا برأيكم، وهو عدمُ الخروج على هؤلاءِ الولاةِ! {

والجوابُ: أن الخلاف كان قبلَ أن تظهَر -بجلاء- مفاسدُ هذا الأمرِ، وكانَ للحقِّ أعوانٌ وأنصارٌ كُثْرٌ -في نظر مَن خرج- ولما لم يأتِ الخروجُ بخيرٍ؛ اتفقتْ كلمةُ السلفِ على تركِ الخروج على الأئمةِ -وإنْ جاروا-.

## وقد نصَّ غيرُ واحدٍ على هذا الاتفاقِ، فمن ذلك:

١- ما أخرجه اللالكائيُّ في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة»(١) بسنده إلى البخاري في ذكر ما يعتقده البخاريُّ -رحمه الله تعالى - قال: (لقيتُ أكثرَ مِنْ أهلِ العلمِ) فذكر بعضَ أسمائهم، ثم ذكرَ بعضَ مسائلِ العامِ منْ أهلِ العلمِ فذكر بعضَ أسمائهم، ثم ذكرَ بعضَ مسائلِ الاعتقادِ، ومنها قولُه: (... وألَّا ننازعَ الأمرَ أهلَه... وألَّا يُرى السيفُ على أمةِ عمدِ على وقال الفُضيلُ: لو كان لي دعوةٌ مستجابةٌ؛ لم أجعلُها إلا في إمامٍ؛ لأنه إذا صلَح الإمامُ أمَّنَ البلادَ والعبادَ، قال ابنُ المبارك: يا معلمَ الخيرِ، من يجترئُ على هذا غيرُك» اه.

٢- وذكر اللالكائيُّ -أيضاً-(٢) سنده إلى ابن أبي حاتم الرازيِّ في بيانِ مُعْتَقَدِ أبيه وأبي زُرعة، فقال: (سألتُ أبي وأبا زرعة عن مذهبِ أهل السنةِ في أصولِ الدينِ، وما أدركا عليه العلماءَ في جميع الأمصارِ، وما يعتقدانِ من ذلك؟

<sup>(</sup>١) (١/ ١٩٣ - ١٩٧/ برقم ٣٢٠). (شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة) (٣٢٠)، وابن حجر في (فـتح الباري) (١/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) في (٢/ ١٩٧ – ١٩٨/ برقم ٣٢١).

فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار - حِجازًا، وعراقًا، وشامًا، ويمنًا -، فكان من مذهبهم ...) فذكر أمورًا كثيرة منها: (ولا نرى الخروج على الأئمة، ولا القتال في الفتنة، ونسمع ونطيع لمن ولاه الله -عز وجل - أمرَنا، ولا ننزع يدًا من طاعتِه، ونَتَبعُ السنة والجماعة، ونجتنبُ الشذوذ والخلاف والفرقة» اه.

٣- قلم الحجدُ إمامًا مُصنِفًا في بيانِ معتقدِ أهلِ السنةِ إلا ويذكرُ عدمَ الخروجِ على الولاةِ -وإن جاروا- والسمعَ والطاعةَ في المعروفِ، وجعلوا هذا من أصولهم، وأنَّ مَنْ خالفهم في ذلك؛ فهو من أهل الأهواء.

فقد قالَ شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى - كما في «مجموع الفتاوى» (٢٧٩/٢٨): (... كان من العلم والعدل المأمور به: الصبر على ظلم الأئمة وجورهم، كما هو من أصول أهل السنة والجماعة) اه.

٤- ذكرَ الحافظُ ابنُ حجرٍ في «تهذيب التهذيب» (٢/٣٢) في ترجمةِ الحسنِ بنِ صالحِ بنِ حَيِّ، أن منهم من قال فيه: كان يرى السيف، فقال الحافظُ: (وقولُهُم: كان يرى الليف على أئمةِ الجور، وهذا مذهبٌ للسلفِ قديمٌ، لكنِ استقرَّ الأمرُ على تركِ ذلكَ؛ لمَا رأَوْه قد أفضى إلى أشدَّ منه، ففي وقعةِ الحَرَّة، ووقعةِ ابنِ الأشعثِ، وغيرِهما؛ عِظةٌ لمن تدبّر) اه.

فمنِ احتجَّ بالخلافِ القديمِ -بعد هذا وغيرِه- فهو محجوجٌ بالإجماعِ اللاحقِ، ولا يخالفُ الإجماعَ هذا إلا مَنْ ضلَّ السبيلَ، كما صرح بذلك السلفُ، لاسيما وما سيترتبُ على هذه المخالفةِ من إهلاكِ الحرثِ والنسلِ، وانفلاتِ الزمامِ، وتصدُّرِ الجَهَلةِ، وترؤسِ السَّفَلةِ، وانفراطِ النَّظْم، واللهُ المستعانُ.

## الشبهة التاسعة

قد يقولُ قائلٌ؛ سَلَّمنا بِأَنَّ الخروجَ على الحكامِ خلافُ مذهبِ أهلِ السنةِ جميعاً؛ إلا أننا لم نَخْرُجْ جميعًا على الحكامِ، بِل بعضُنا ينكرُ هذه التفجيراتِ، لكنْ بيانُ عيوبِ الحكامِ، وذِكْرُ مثالبِهم، لِيَحْذَرَ الناسُ منهم؛ ليسَ خروجًا ! !

فالجواب: منَ المعلومِ أنَّ الفعلَ يسبقُه الكلامُ، وأنَّ الفتنَ العظامَ قد يكونُ أصلُها كلامًا لا يبالي به قائلُه، وأصلُ الخوارجِ رجلٌ قالَ: (اعدلْ يا محمد) ولم يُشْهِرْ سيفًا آنذاك، ثم جاءَ بعده مَنْ كفَّر المبشَّرين بالجنةِ عثمانَ وعليًّا وغيرَهما مِشْعُهُ وقتلَ أهلَ الإسلام، وتركَ أهلَ الأوثانِ!!

وكما مَرَّ بنا أن الفكر الذي أفضى إلى التفجيراتِ، قد مَرَّ بمرحلتين قبل التنفيذ، ولم يكن فيهما إلا مجردُ الكلامِ من فوقِ المنابرِ، وفي المحافلِ العامةِ والخاصةِ، فَمَنِ الذي أجازَ لكمُ الكلامَ المُفضي إلى الفسادِ؟ أليسَ الإسلامُ يقضي بسدِّ الذرائع؟

قال ابنُ سعدٍ في «الطبقات الكبرى»(١): أخبرَنا عبدُ الله بنُ إدريسَ عن محمدِ ابنِ أبي أبي أبي أبي أبي مُحيدٍ قالَ: سمعتُ عبدَ الله بنَ عكيم يقول: لا أُعينُ على دمِ خليفةٍ أبدًا بعدَ عثمانَ، فقيلَ له: يا أبا معبد، أوَ أعَنْتَ على دمِه؟ فيقول: (إني أَعُدُّ ذِكْر مساويه عونًا على دمِه) اه.

<sup>(</sup>١) (٦/ ١١٥)ط. دار الصادر.

ثم إنَّ أهلَ السنة -أيضاً - لم يُرخِّصوا لرجلٍ أن يلعنَ أميرًا أو ذا سلطانٍ، أو يدعوَ عليه -وهذا مجردُ كلام، وليس بإشهارِ سيفٍ - فقد قالَ البربهاريُّ في «شرح السنة» (ص١١٣): (إذا رأيتَ الرجلَ يدعو على السلطانِ؛ فاعلمْ أنه صاحبُ هوى، وإذا رأيتَ الرجلَ يدعو للسلطانِ بالصلاحِ؛ فاعلمْ أنه صاحبُ سنةٍ -إنْ شاء الله-) اه.

فأين هذا ممن يقول: اللهم أرنا فيه عجائبَ قدرتِك، وأرنا فيه يومًا كيومِ فرعونَ وهامانَ وقارونَ... إلى غيرِ ذلكَ؟!

وللأسف: أنك ترى كثيرًا من الناسِ لا يرفعونَ أصواتَهم بالتأمينِ في القنوتِ وغيرِه في جميعِ الأدعيةِ الأخرى، كما يرفعونها ويَضِجُّون بها عندَ الدعاءِ على وليِّ أمرِهم، فهل هؤلاءِ على ملةٍ أهدى من ملةِ محمدٍ على أم أنهم مفتتحوا بابَ ضلالةٍ؟!

وقد سُئلَ صاحبُ الفضيلةِ الشيخُ صالحُ الفوزان -حفظه الله تعالى -: هل الخروجُ على الأئمةِ يكونُ بالسيفِ فقط، أم يدخلُ في ذلك الطعنُ فيهم، وتحريضُ الناسِ على منابذتِهم والتظاهرِ ضدَّهم؟ فأجابَ -حفظه الله تعالى - بقوله: (الخروجُ على الأئمةِ يكونُ بالسيفِ، وهذا أشدُّ الخروجِ، ويكونُ بالكلامِ: بسبّهم، وشتمِهم، والكلامِ فيهم في المجالسِ، وعلى المنابرِ، هذا يُهَيجُ الناسَ ويحثُّهم على الخروج على وليِّ الأمرِ، ويُنقصُ قَدْرَ الولاةِ عندهم، فالكلامُ خروجٌ) اه.

#### الشبهة العاشرة

قد يقولُ قائلٌ: سَلَّمْنا بأنَّ هؤلاءِ الحكامَ مسلمون، ولا يجوزُ الخروجُ على الحاكمِ المسلمِ —وإن جار — لكنَّ هذا الأصلَ عند أهلِ السنة إذا كانَ أميرُ المسلمينَ واحدًا، أما إذا تعددَ الأمراءُ، —كما هو حاصل الآن — فلا سمعَ لأحدٍ منهم ولا طاعةً، وإمارتُهم غيرُ شرعية، ومن هنا شُرعَ الخروجُ عليهم ( ا

فالجوابُ: الأصلُ أن المسلمينَ يجبُ عليهم أن يكونوا أمةً واحدةً معتصمةً بالكتابِ والسنةِ، وليسَ لهم إلا أميرٌ واحدٌ يسوسُهم بالكتابِ المستبينِ، والسنةِ الثابتةِ؛ لكنَّ هذا الأمرَ إذا لم يتحققْ -كما قد حصل من قبل، وكما هو حاصلٌ الآن- فهل يُجيزُ أهلُ السنةِ الافتئاتَ على جميعِ الحكامِ، وإنْ أدى إلى اشتعالِ الفتنةِ في كلِّ دولةٍ بينَ حاكمِها وشعبِها؟! أم يجبُ عليهم أن يسمعوا لكلِّ حاكمٍ في المعروفِ، في حدودِ سلطانهِ.

إن الذي يَفقهُ روحَ الشريعةِ، ويعرفُ مقاصدَها وكلياتِها، ويبحثُ عن كلامِ السلفِ، الذين أدركوا نحوَ هذا الحال؛ لا يترددُ في القولِ بالمذهبِ الثاني، وهو السمعُ والطاعةُ فيها يرضي الله، وهذا كلَّه مأخوذٌ من أدلةٍ كثيرةٍ، منها قولُه تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقولُه الله المُرتُكُمْ بِأَمْرٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقولُه الله المُرتَكُمْ بِأَمْرٍ فَأَتُوا

وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ كما في «مجموع الفتاوى» (٣٤/ ١٧٥ - ١٧٦): (والسنةُ أن يكونَ للمسلمينَ إمامٌ واحدٌ، والباقون نوّابُه، فإذا فُرِضَ أنَّ الأمةَ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧) واللفظ للبخاري.

خرجت عن ذلك -لمعصيةٍ مِنْ بعضها، وعَجْزٍ منَ الباقين- فكان لها عدةُ أئمةٍ؛ لكانَ يجبُ على كلِّ إمام أن يقيمَ الحدودَ، ويستوفي الحقوقَ...) اه.

وقال الإمامُ المجددُ محمدُ بنُ عبد الوهاب -رحمه الله تعالى - كما في «الدرر السنية» (٢٣٩/١): (الأئمةُ مُجمعون في كُلِّ مذهبٍ: على أن من تغلَّبَ على بلدٍ أو بلدانٍ؛ له حكمُ الإمامِ في جميعِ الأشياءِ، ولولا هذا مااستقامت الدنيا، لأنَّ الناسَ من زمنٍ طويل -قبلَ الإمامِ أحمدَ إلى يومِنا هذا - ما اجتمعوا على إمامٍ واحدٍ، ولا يعرفون أحدًا من العلماءِ ذكرَ أن شيئًا منَ الأحكامِ لا يصحُّ إلا بالإمام الأعظم) اه.

وقال العلامةُ الصنعانيُّ محمدُ بنُ إسهاعيلَ الأميرُ -رحمه الله تعالى - في «سبل السلام» (٤٩٩/٣) في شرح قولِه وهي «مَنْ خَرَجَ عن الطَّاعَةِ، وَفَارَقَ الجُهَاعَة وَمَاتَ؛ فَمِيتَتُهُ جَاهِلِيَّةٌ (١) فقال -رحمه الله تعالى -: (قوله: «عن الطاعة»: أي: طاعة الخليفةِ الذي وقعَ الإجماعُ عليه، وكأنَّ المرادَ خليفةُ أيِّ قطرٍ من الأقطارِ، إذْ لم يجتمع الناسُ على خليفةٍ في جميعِ البلادِ الإسلاميةِ، من أثناءِ الدولةِ العباسيةِ، بل استقلَّ أهلُ كلِّ إقليمٍ بقائمٍ بأمورِهم، إذ لو حُمِلَ الحديثُ على خليفةٍ اجتمعَ عليه أهلُ الإسلام؛ لقلَّت فائدتُه...) اه.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٨)، وأحمد ( ٢/ ٢٩٦) واللفظ له.

وقال الإمامُ الشوكانيُّ -رحمه الله تعالى- في «السيل الجرار» (٤/ ١٢٥) شارحًا قولَ صاحبِ «الأزهار»: ( ولا يصحُّ إمامان )، فقال الشوكاني: (وأما بعد انتشارِ الإسلام، واتساع رقعتِه، وتباعُدِ أطرافِه؛ فمعلومٌ أنه قد صارَ في كُلِّ قطرٍ -أو أقطارٍ الولايةُ إلى إمام أو سلطانٍ، وفي القطرِ الآخرِ كذلك، ولا ينعقدُ لبعضِهم أمرٌ ولا نهيٌ في قطرِ الآخرِ أو أقطارِه التي رجعت إلى ولايتهِ، فلا بأسَ بتعددِ الأئمةِ والسلاطينِ، ويجبُ الطاعةُ لكلِّ واحدٍ منهم بعدَ البيعةِ له على أهل القطرِ الذي ينفذُ فيه أوامرُه ونواهيه، وكذلك صاحبُ القطرِ الآخَر، فإذا قامَ مَنْ ينازعُه في القطرِ الذي ثبتت فيه ولايتُه، وبايعه أهلُه؛ كان الحكمُ فيه: أن يُقْتَلَ إذا لم يتب، ولا تجبُّ على أهلِ القطرِ الآخرِ طاعتُه، ولا الدخولُ تحت ولايته؛ لتباعدِ الأقطارِ، فإنه قد لا يبلغُ إلى ما تباعدَ منها خبرُ إمامِها أو سلطانُه، ولا يُدرى مَن قامَ منهم أو مات، فالتكاليفُ بالطاعةِ -والحالُ هذا- تكليفٌ بما لا يُطاقُ، وهذا معلومٌ لكلِّ مَنْ له اطلاعٌ على أحوالِ العبادِ والبلادِ.

فاعرفْ هذا، فإنه المناسبُ للقواعدِ الشرعيةِ، والمطابقُ لما تدلُّ عليهِ الأدلةُ، ودعْ عنك ما يُقالُ في مخالفتِه؛ فإنَّ الفَرْقَ بين ما كانت عليه الولايةُ الإسلاميةُ في أولِ الإسلامِ وما هي عليه الآنَ أوضحُ من شمسِ النهارِ، ومَنْ أنكرَ هذا فهو مباهِتٌ لا يَستحقُّ أن يُخاطَبَ بالحُجةِ؛ لأنه لا يعقِلُها) اه.

#### الشبهة الحادية عشر

قد يقولُ قائلٌ: نحن لم نخرجْ على الحكام، إنما أردنا الأمرَ بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك عندما رأينا شيوع المنكرات، وعدم إنكارها، وقد وردت أدلة كثيرةٌ في فضلِ الأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر، فلماذا تنكرونَ علينا، ونحنُ قد رأينا المنكر، والرسولُ علينا، ونحنُ قد رأينا المنكر، والرسولُ علينا، يقولُ: «مَنْ رأى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلَسَانِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ» وفي رواية: «وَلَيْسَ وَرَاءَ ذَلِكَ مِنَ الإِيمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلِ»؟

فالجوابُ: إن تسمية الأشياء بغير اسمِها -بها يورثُ مفسدة، أو يخالفُ الشرعَ - ليس من عملِ أهلِ العلمِ والفضلِ، وعند الخلّال في «الأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكرِ»(١): (وأخبرني محمدُ بنُ عليٍّ، حدثنا صالحٌ، أن أباه -يعني: أحدَ بنَ حنبل - قال: التغييرُ باليدِ: ليسَ بالسيفِ والسلاح) اه.

فهذا يدلُّ على أنَّ التفجيراتِ ليست من منهجِ أهلِ السنةِ والجماعةِ في تغييرِ المنكرِ باليدِ على ولاةِ الأمورِ، هذا إن قلنا بقولِ مَن يرى أن التغييرَ باليدِ لآحادِ الرعيةِ في هذا الموضع، واللهُ أعلم.

ولا يخفى أن المعتزلة سمّوا الخروج على الحكام الظَّلَمةِ أمرًا بالمعروف، ونهيًا عن المنكرِ!! وهذا أحدُ أصولِهمُ الخمسةِ!! فها هو الفرقُ إذًا؟! وسمّوا تعطيلَ الصفاتِ توحيدًا، وسمّوْا قولهمُ المنحرف في القَدَرِ عدلاً، وكذا سمى الجهميةُ تعطيلَهم تنزيهًا وتوحيدًا، وسمّوا أهلَ السنةِ مُجسّمةً ومشبهة، وسمى الصوفيةُ خرافاتِهم تخليةً وتزكية، وسمى الروافضُ تكفيرَ الصحابةِ حُبًّا لأهل البيتِ ... وهكذا!

<sup>(</sup>١) (ص ٤٤) برقم (٢٨) ط. دار الكتب العلمية، ت/ عبدالقادر أحمد عطا.

فمن ذا الذي يُسَلِّم منكم أن قتلَ الحاكمِ الفلانيِّ ليس خروجًا عليه، وإنها هو أمرٌ له بالمعروفِ، ونهيٌ عن المنكرِ؟ فأيُّ شيءٍ أبقيتموه له -بعد قتله- وأنتم تريدون له التحلي بالفضائلِ، والتخلي عن الرذائل؟!

وأيضاً من ذا الذي سيغترُّ بذلك، وهو يرى دماءَ المسلمينَ من أطفالٍ ونساءٍ وشيبانٍ وأبرياءَ تختلطُ بالثيابِ والترابِ، وتتطايرُ لحومُهم نُتَفًا نُتَفًا؟! مَن ذا الذي سيقولُ: هذا هو الأمرُ بالمعروفِ الذي مدحَ اللهُ به المسلمينَ، وجعلَه أصلًا في دينهم؟!

أليسَ الآمرُ بالمعروفِ والناهي عن المنكرِ يُشترَطُ فيه أن يكونَ عليهًا بما يأمرُ، حليهًا في ما يأمرُ به؟ أيُّ حلمٍ في القتلِ والجرحِ وترويعِ الآمنين؟!

## الشبهة الثانية عشر

فإن قال قائلٌ: مستدلاً على جوازِ قتلِ المعاهدين والمستأمنين: نحنُ اختلفنا معكم في الأصلِ، ألا وهو: ما حكمُ من يحكمُ بغيرِ ما أنزلَ اللهُ؟ فنحنُ نراهم كفاراً بلا استثناء، وأنتم تخالفوننا في ذلك، ونحن بناءً على مذهبِنا؛ فلا نرى الأمانَ الذي يعطيه هؤلاءِ الكَفَرةُ لليهودِ والنصارى وغيرِهم في بلادِنا أمانًا، وعلى ذلك فنحن نقتلُ هؤلاءِ الكفارَ، لأنهم لا أمانَ لهم، ولأنهم محارِبون، وأنتم تنكرونَ ذلك، طردًا لأصلِكم الذي خالفناكم من أجله (!

فالجوابُ: لقد سبقَ الجوابُ عن كونهِم محاربين بها يغني عن إعادتِه هنا.

وأيضاً فالحكامُ -وإن كفَّرتموهم جميعًا على أصلِكم- فلا بدَّ أن يُؤَمَّنَ مَنْ أمَّنه الحاكمُ وإن كَفَّرْتموه، لأنَّ المعاهَدَ عَدَّ ذلك أمانًا، ولو كانَ أمانًا فاسدًا -في نظرِكم - فهو أمانٌ صحيحٌ عندَ المعاهدِ، والعبرةُ في اعتبارِ الأمانِ وعدمِه: ما يعتقدُه المعاهدُ، لا ما تتأولونه أنتم وغيرُكم، لأننا لو قتلناه أو آذيناه -والحالُ هذه - لَعُدَّ ذلكَ غدرًا من المسلمينَ، وإذا عُدَّ هذا غَدْرًا؛ شنَّعَ أعداءُ الإسلامِ على المسلمينَ بذلك، وصيانةُ عرضِ الإسلامِ وأهلِه من شهاتةِ المتربصين به واجبٌ شرعيٌ، فنقومُ به في حدود الشرع.

ولأجلِ هذا صرَّح أئمةُ الإسلامِ بأنَّ العبرَة في الأمانِ بها فهمه الكافرُ، فقد قال الإمامُ أحمد -رحمه الله تعالى-: (إذا أُشيرَ إليه -أي: الكافر- بشيءٍ غيرِ الأمانِ، فظنه أمانًا؛ فهو أمانٌ) قال الفتوحي: (وذلك تغليبًا لحقنِ الدماء، كها حُقِنَ دمُ مَنْ له شبهةُ كتابٍ، تغليبًا لحقنِ دمِه...)(١) اه.

وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى-: (جاءت السُّنةُ بأنَّ كُلَّ ما فَهِمَ الكافرُ أنه أمانٌ كان أمانًا؛ لئلا يكونَ مخدوعًا، وإن لم يُقصَدْ خَدْعُه) اه. من «بيان الدليل» (ص٦٤).

وقال -أيضاً-(٢): (ومعلومٌ أن شبهة الأمانِ كحقيقتِه في حقنِ الدم...» اه.

<sup>(</sup>١) من «المعونة» للفتوحي (٣/ ٧٣٣) ط.دار خضر.

<sup>(</sup>٢) في «الصارم المسلول» (٢/ ٥٢٢) ط. رمادي للنشر.

#### الشبهة الثالثة عشر

فإن قيل: إنَّ أمانَ هؤلاءِ الحكامِ للكفارِ لا ينعقدُ؛ لأنهم مُسْتَضْعَفون، مُكْرَهـون عليـه، والْمكْرَهُ لا يُعْتَمَدُ على عقوده.

فالجوابُ من وجوه -إن شاء الله تعالى-:

- ١ نحمدُ الله أنك سَلَّمْتَ بأنَّ المسلمينَ مستضعَفونَ أمامَ هذه الدول، وكثيرٌ منهم مُكْرَهٌ على كثيرٍ من الأمورِ، وإذا كان هذا في حكامِهم -كما صَرَّحْتَ بذلك فما ظنَّك بأفرادِهم؟!
- ٢- إذا كانَ المسلمونَ مستضعَفين؛ فلهاذا تتصرفون تصرفاتِ أهلِ الشَّوْكةِ
   والنكايةِ بالعدو؟! فَتَجُرُّونَ على الأمة شرَّا، وتزيدونها وَهْنًا على وَهْنِ؟!
- ٣- معلومٌ أن عقودَ الأمانِ: إما أن تكونَ لجلبِ مصلحةٍ أو دفعِ مفسدةٍ، والحاجةُ
   إلى دَفْعِ المفسدةِ -هنا- غالبًا ما تكونُ إلا بسببِ الضعفِ، فكيفَ تُبطلونَ عقدَ المستضْعَفِ الذي يريد درءَ المفسدةِ العظمى بعقدِه ذلك؟!
- ٤- لو كنتم حكامًا مستضعفين كها تقرونَ بذلكَ في حقِّ حكامِ هذا الزمانِ ولم تعقدوا هدنةً مع الكفارِ: إما بعملِ السفاراتِ، أو بعقودٍ أخرى، فهاذا تفعلونَ لو كشَّروا لكمْ عن أنيابِم؟! هل تدفعونَ المفسدةَ العظمى بعقودِ هدنةٍ -على ما فيها من إجحافٍ أم سَتُقَدمون شعوبَكم وديارَكم للإبادة؟! فإنْ كانَ الأولُ: فها وجهُ إنكارِكم على الحكامِ وهم قد فعلوا ذلك؟! وما وجهُ إبطالِكم عقدَهم الأمانَ لكافرٍ؟! وإن كانَ الثاني: فهل -بهذا اعتبرتم القاعدةَ الشرعيةَ العظمى في مراعاةِ المصالح والمفاسدِ؟!

٥ - ولو سلَّمنا بها قال هذا القائلُ في هذه الشُّبهةِ، وأنَّ هذا الأمانَ فاسدٌ؛ فبقي أن الكفارَ يَعُدُّونه أمانًا، فيُؤَمَّنون بذلك، لما تقدم في الشبهةِ السابقةِ والجوابِ عنها.

٦- وأيضاً: فلو سلَّمنا بعدم صحة هذه الوجوه فبقي النظرُ في المفاسدِ التي تعودُ على المسلمينَ مِنْ جَرَّاءِ إهدارِ هذا الأمانِ وإلغائِه!! ولا شكَّ أنها مفاسدُ عظيمةٌ -كها تقدم- فنعوذُ بالله من كيدِ الكائدينَ، وعَبثِ العابثينَ، واللهُ المستعانُ.

فإن قيل: سلَّمنا بأن عقدَ الأمانِ منَ المستضعَف يُعملُ به، إلا أنَّ ذلكَ يكونُ إلى مدةٍ مؤقتةٍ، لا بصورةٍ مطلقةٍ،كما هو حاصلٌ الآن!!

فالجوابُ: إذا زالتِ العلةُ التي من أجلِها عُقِد الأمانُ للكفارِ؛ ولم تعد هناك مصلحةٌ لذلكَ؛ فينبذُ إليهم على سواء، لكن إذا كانت العلةُ باقيةً فالحكم باق، والعبرةُ بجلبِ المصلحةِ، أو دفعِ المفسدةِ، وأما تحديدُ المدةِ، فلا دليلَ عليه والحالُ هذه ومَنْ كان عنده دليلٌ على أنَّ المستضعَفَ لا يعقدُ هدنةً إلا مدة عدودة، ثم بعد ذلك يجودُ بنفسِه وشعبِه وبلادِه للإبادةِ والتدميرِ معَ ضعفِه فعليه الدليلُ!! ودونَ ذلكَ خرْطُ القَتادِ، نعم: عليه أن يجتهدَ في أمرِ اللهِ عز وجل، ويسعى لإقامةِ الحَقِّ في سلطانه، وعند ذاك يُعِزُّه الله، ويُرغمُ أنفَ أعدائِه، واللهُ المستعانُ، وعليه التُكلانُ.

هذا، أما عقدُ هدنةٍ بقيةَ الدهرِ وإن تبدلَ غيرَ الحالِ فلا يجوزُ، كما فصَّل ذلك العلماءُ، والله تعالى أعلمُ.

## الشبهة الرابعة عشر

فإن قيل: إنَّ الحكمَ بغيرِ ما أنزلَ اللهُ هو السببُ في هذه التفجيراتِ، ولو أنَّ الحكامَ استقاموا على شريعةِ اللهِ لما كانَ شيءٌ من ذلك، فالبادي أظلمُ ! !

فالجوابُ: نعم، إن الحكم بغيرِ ما أنزلَ الله، وشيوعَ المنكراتِ، والتحدياتِ الساخرةِ من الدينِ وحملتِه في كثيرٍ من البلدانِ؛ كلَّ ذلك مخالفٌ لأمرِ اللهِ ورسولهِ الساخرةِ من الدينِ وحملتِه في كثيرٍ من البلدانِ؛ كلَّ ذلك مخالفٌ لأمرِ اللهِ ورسولهِ والمخالفةُ هذه لا تأتي إلا بشرِّ، فقد قال الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيثُ الله الله الله والغلوُّ الحاصلُ من هؤلاءِ الشبابِ أحدُ ثمراتِ هذه الفتنةِ!!

ولقد جاءنا الخبرُ الفصلُ في السُّنةِ النبويةِ، فيها إذا جاءَ الخللُ منَ الحكامِ -فيها بينهم وبينَ رَبِّم، أو بينهم وبينَ رعيتِهم - بالصبرِ والسمع والطاعةِ لهم في المعروفِ، بل لو وقعوا في الكفر؛ ففي المقامِ تفصيلٌ عندَ أهلِ السُّنةِ، وهذا التفصيلُ راجعٌ إلى سببِ الوقوعِ في الكفر: هل هو الشبهةُ التي يُعذَرُ مَنْ وقعَ في الكفرِ بسببها، أم لا؟ وهل المسلمونَ قادرونَ على تغييرِ هذا المنكرِ بدونِ مفاسدَ مساويةٍ أو راجحةٍ، أم لا؟! وقد سبقَ أن المرجعَ المأمونَ في تقديرِ ذلكَ: هم كبارُ أهلِ العلمِ من أهلِ السُّنة، أهلِ العلمِ والحلم، والفهمِ الصحيحِ للمصالح والمفاسدِ.

إذًا فهؤلاء الشبابُ قد خالفوا السُّنةَ بفعلِهم هذا عندما خرجوا على الحكامِ بهذه الزلازلِ والفتنِ، ولا يصحُّ أن يُقال هنا: البادي أظلمُ بمعنى: أنَّ الرادَّ على الحاكمِ

الظالم ليس بظالم أيضاً!! فإنَّ الرادَّ عليه بالخروجِ والتشهيرِ -فضلًا عن التفجيرِ والتدميرِ - ظالمٌ بمخالفةِ السنةِ، كما أنَّ الحاكمَ الذي يهملُ العملَ بالشرعِ ظالمٌ بتركهِ التحاكمَ لشريعةِ اللهِ عز وجل، ولكلِّ منها حُكمُه حسبَ تفاصيل الشريعةِ!!

وأيضاً: فهل الحكمُ بغيرِ ما أنزلَ اللهُ هو السببُ الوحيدُ لهذا الغلوِّ والوقوعِ في التفجيرِ والتدميرِ؟!

الجوابُ: لا، فها هي مكةُ والمدينةُ، الحرمانِ الشريفانِ، اللذان يَسْلَمان من شرِّ الدجال، ما سلمتا من غبارِ شرِّ هذهِ الفتنةِ وتلك الأفكارِ.

فلو سلَّمنا -جدلًا، ومعاذَ الله- بأنَّ في البلادِ الأخرى مِنْ بلادِ المسلمينَ ما يُسوِّغُ هذه التفجيراتِ والاغتيالاتِ، فهل اقتصرَ الأمرُ على ذلك؟! إنَّ هذا ليدلُّنا على أنَّ هذه المشكلةَ لها أسبابٌ عدةٌ، وجوانبُ متعددةٌ غيرُ الحكمِ بغيرِ ما أنزلَ الله.

وإن هذا الجوابَ عن هذا الإيرادِ؛ لا يلزمُ منه تسويعُ الحكمِ بغيرِ ما أنزلَ الله والتهوينُ من شأنِه؛ فإنَّ الحكمَ بغيرِ ما أنزلَ الله وبدونِ عذرٍ شرعيً - جريمةٌ وجنايةٌ، وقد يصلُ بصاحبِه إلى الكفرِ المجردِ، وقد يَبقى صاحبُه فاسقًا مع وجودِ أصلِ الإيهانِ عنده - على تفاصيلَ معلومةٍ، ليس هذا موضعَها -، ولا يجوزُ لمسلمٍ أصلِ الإيهانِ عنده - على تفاصيلَ معلومةٍ، ليس هذا موضعَها -، ولا يجوزُ لمسلم يخافُ الله أن يَسُنَّ سنةً سيئةً في الإسلامِ، وأن يعصيَ الله بإهمالِ شرعِه، أو الإعراضِ عن حكمِه، فقد قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَالْ يَكُونَ لَهُ مُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللهِ الأحرابِ: ٣٦]، وقال سبحانه: ﴿ فَلا اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ال

وَرَيِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ النساءَ الوادُ - بها سبق - بيانُ أنَّ الحَكمَ بغيرِ مَا أَنزَلَ اللهُ ليسَ هو السببَ الوحيدَ - وإن كان سببًا عظيمًا في كثيرٍ من الرزايا التي حلَّت بالمسلمين - .

ولو سَلَّمنا بأنه السببُ الوحيدُ فلا يجوزُ أن نقابلَ الخطأ بخطأ، أو أن نُظْلَمَ، فنخيرُ الهدي هديُ محمدِ عَلَيْ وشرُّ الأمورِ محدثاتُها»(١) وقديمًا قيل: وكالُّ خيرٍ في اتباعِ مَنْ سلف وكالُّ شرِّ في ابتداعٍ مَنْ خلف

# الشبهة الخامسة عشر

يقولُ بعضُهم: إذا كنتم ترونَ جوازَ فتالِ العدوِّ الذي احتلَّ بلادَنا، فهؤلاء الحكامُ مِنْ وَضْعِ وتنصيبِ هؤلاءِ الأعداءِ، ويُنَفِّذونَ أوامرَهم في بلادِ المسلمين، فلماذا تمنعونَ علينا فتالَهم، وتَعُدُّون ذلكَ خروجًا عليهم، ومخالفةً لمنهجِ السلفِ؟!

والجوابُ على ذلك من وجوه -إن شاء الله تعالى-:

الأولُ: أن قتالَ المحتلِّ الغاصبِ فرضُ عينٍ على أهلِ البلدِ المغتصَبِ، شريطةَ القدرةِ على ذلكَ، وليسَ على الإطلاقِ كما يدَّعي هؤلاء.

الثاني: جرت العادةُ بأنَّ أهلَ البلدِ يجتمعون -غالبًا- على إخراجِ العدوِّ الخارجيِّ الثاني: العدوِّ الخارجيِّ المحتلِّ، ويؤازرُ بعضُهم بعضًا على ذلك، كلُّ حَسَبَ استطاعتِه، لكن إذا كان

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٨٦٧).

حاكمُهم منهم -وإن سَلَّمنا جدلًا بصحةِ إطلاقِ ما جاءَ في هذه الشبهةِ!!-فإن الصفوفَ تفترقُ، والآراءَ تختلفُ ولا تتفقُ.

الثالث: هناكَ فرقٌ بينَ من يُنفِّذُ مِنَ الحكامِ وغيرِهم بعضَ أوامرِ الأعداءِ عن رغبةٍ وطواعيةٍ في مخالفةِ المقطوعِ بهِ منَ الشريعةِ، وبينَ من يَكْرَهُ ذلكَ أشدَّ الكراهيةِ، لكنه يرى أن ذلكَ من ارتكابِ المفسدةِ الصغرى لدفعِ المفسدةِ العظمى، وإنها يفعلُ هذا لأنه ضعيف، ولأن إخوانَه يخذلونه مِنْ حولِه، وسواءٌ أصابَ في تقديرِه ذلكَ، أم لا، فإن هذا يوجبُ فرقًا واسعًا -ولا بد- في الحكم بينَ الأمرين، فلا يُسوِّي بينها، ويُفتي بإراقةِ الدماءِ بينَ الحكوماتِ المسلمةِ وشعوبِها؛ إلا من حُرِم التوفيق، وانحرف عن جادةِ الطريق، ولاحولَ ولاقوةَ إلا بالله.

الرابعُ: ثم مَن الذي يُخَوَّلُ له أن يَحكُمَ بكُفْرِ الحكامِ بأعيانِهم، ثم يُقَدِّرَ أن الخروجَ عليهم وقتالهم عما أوجبَه الله على الشعوبِ، وأنَّ المصلحَة في ذلك راجحةٌ أم لا؟!

هل يُرجَعُ في ذلكَ إلى العلماءِ الراسخين المهديين الذين عُرفت آثارُهم الصالحةُ في المجتمعات، وعُرفوا بالغيرةِ المقيَّدةِ بالحكمةِ والتُّؤدةِ، وبُعْدِ النظرِ، وسَعةِ الإدراكِ، وحُسْنِ تقديرِ المصالحِ والمفاسدِ، أم يُرجَعُ في ذلك إلى الشبابِ المتهورين، الذين فتحوا على الأمةِ أبوابَ الفتنةِ في كُلِّ مكانٍ.

#### الشبهة السادسة عشرة

يقولُ بعضهم: إنَّ الحكامَ الموجودين الآنَ قد وصلَ كثيرٌ منهم إلى الحكمِ عن طريقِ الثورةِ والانقلابِ، وعلى ذلك فولايتُهم غيرُ شرعيةٍ، فلماذا تنكرونَ خروجَنا عليهم، وهم قد خرجوا على مَنْ سبقهم؟! فنحنُ نخرجُ كما خرجوا، وليسَ لهم علينا حقُّ السمع والطاعة!!

والجوابُ على ذلكَ من وجوه -إن شاء الله تعالى-:

الأولُ: أنهم وإن ثاروا على مَنْ قبلَهم؛ فقد استقرَّ لهم الأمرُ، وأصبحَ مَنْ أشرتم إليه بها سبق يُسَمَّى أحدُهم رئيسًا لبلادِه، أو مَلكًا، أو قائدًا... ونحو ذلك.

فلا يجوزُ أن يُقتدَى بهذا الفعلِ فتخرجوا عليه؛ لأنَّ مَنْ غلب على الإمارةِ بشوكتِه -وإن كان ظالمًا- وسُمِّي أميرًا، أو رئيسًا، أو ملكًا؛ فلا يجوزُ الخروجُ عليه؛ لأن في الخروجِ عليه فتنةً وفسادًا في الأرض، وهذا الحكمُ عامٌّ فيمن ولآه أهلُ الحَلِّ والعَقدِ، أو غلبَ على الولايةِ بشوكتِه.

وقد قالَ الإمامُ أحمدُ -رحمه الله تعالى - في «رسالة عبدوسِ بنِ مالكِ العطارِ»: (أصولُ السنةِ عندَنا: التمسكُ بها كانَ عليه أصحابُ رسول الله على ...) فذكرَ أموراً، إلى أن قال: (ومَنْ وليَ الخلافة، فأجمعَ عليه الناسُ، ورَضُوا به، ومَنْ غلبَهم بالسيفِ حتى صارَ خليفة، شُمِّي أميرَ المؤمنين؛ فدَفْعُ الصدقاتِ إليه جائزٌ، برًّا كانَ أو فاجرًا)(۱) اه.

<sup>(</sup>١) «منهاج السنة» ( ١/ ٥٢٩)، وانظره مع زيادةٍ في «طبقات الحنابلة» ( ١/ ٢٤١-٢٤٢).

وقد قالَ شيخُ الإسلام محمدُ بنُ عبدالوهابِ النجديُّ -رحمه الله تعالى-:

(الأئمة مُجْمعونَ في كُلِّ مذهبٍ: على أنَّ مَنْ تغلَّبَ على بلدٍ أو بلدانٍ؛ له حكم الإمام في جميع الأشياء، ولولا هذا ما استقامتِ الدنيا، لأنَّ الناسَ من زمنِ طويلٍ -قبلَ الإمامِ أحمدَ إلى يومِنا هذا - ما اجتمعوا على إمامٍ واحدٍ، ولا يعرفونَ أحدًا من العلماءِ ذكرَ أن شيئًا من الأحكامِ لا يصحُّ إلَّا بالإمام الأعظم)(١) اه.

الثاني: قد جرى نحوُ هذا في زمنِ الأئمةِ، ومعَ ذلك فلم يرَ أهلُ السنةِ الخروجَ على من غلبَ عليها بشوكةٍ بهذه الشبهةِ.

الثالثُ: أن من ثارَ مِنْ هؤلاءِ الحكامِ قد وصلَ بثورتِه إلى الحكمِ، واستقرتُ الأمورُ له بعد ذلكَ لشوكتِه، أما أنتم فلم تحصلوا على شيءٍ من ذلكَ لضعفِكم، عما أدى ذلك إلى فتنِ أعظمَ مما حققتم من أهدافِكم.

الرابعُ: أن مَنْ وصلَ إلى الحكم بهذهِ الطريقةِ من الحكامِ؛ لم يَنْسِبْ ذلكَ -غالبًا-إلى الدين، وإنها سمى ذلكَ: ثورةً، وحريةً، وديمقراطيةً... الخ، أما أنتم فتنسبونَ أعهالكم إلى الدينِ -معَ بُعدها عن منهجِ أهلِ السنةِ والجهاعةِ- فكيف تقتدونَ بالحكام في ذلك وأنتم تكفِّرونهم؟! وصدقَ مَنْ قالَ:

فَإِنَّ الجِرْحَ يَنْفِرُ بَعْدَ حَينٍ إِذَا كِانَ البِنَاءُ عِلَى فَسَادِ

<sup>(</sup>١) انظر «الدرر السنية» (٧/ ٢٣٩).

الخامسُ: إذا كنتم ترونَ أنَّ مَنْ وصلَ إلى الحكمِ بطريقةِ الانقلابِ والخروجِ على مَن قبله، فيجوزُ أن يُخرَجَ عليه لذلكَ، فهل إذا وصلتم إلى الحكمِ تُجوِّزون لغيرِكم أن يخرجَ عليكم -أيضاً-؟! فإن أبيتم؛ تناقضتم، وإن أجزتم ذلك؛ فَتحتُمْ بابَ الشِّرِ على المسلمين.

## الثبهة السابعة عشر

يقولُ بعضُهم: إنَّ هؤلاءِ الحكامَ لم يُجْمِعِ الناسُ على بيعتِهم، فلا ذالَ هناكَ مَنْ يعارضُ ولايتهم، ونحنُ لم نبايعُهم بأنفسِنا، ولنذا فلا حقَّ لهم علينا في السمع والطاعة، ولا حرمةً لهم، في الخروجِ عليهم.

والجوابُ من وجوهٍ -بمشيئة الله تعالى-:

الأولُ: أنه لا يُشترطُ فيمن يكونُ إمامًا يُسْمَعُ له ويُطاع: أن يُجْمِعَ الناسُ كُلُّهم عليه فردًا فردًا، ولو كانَ ذلك كذلك لما صحتْ بيعةُ أكثرِ الأئمةِ منَ الصحابةِ فَمَنْ دونهم؛ لِتَعَذُّرِ حصولِ ذلك!!

إنها المطلوبُ المجزئ في ذلك: بيعة جمهورِ أهلِ الشوكةِ، أو أهلِ الحلّ والعَقدِ، وتَخَلُّفُ بعضِهم بعدَ ذلك لا يضرُّ، وقد قال شيخُ الإسلامِ ابن تيمية والعَقدِ، وتَخَلُّفُ بعضِهم بعدَ ذلك لا يضرُّ، وقد قال شيخُ الإسلامِ ابن تيمية حرمه الله تعالى-(١) في سياقِ رَدِّه على الرافضي الذي ادعى أن أبا بكر عشف لم تكنْ ولايتُه إلا بمبايعةِ عمرَ، ورضى أربعةٍ فقط، فقالَ شيخُ الإسلامِ -مبينًا بها تثبتُ الإمامةُ عند أهل السنة-:

<sup>(</sup>١) «منهاج السنة» (١/ ٥٢٧ - ٥٣١) وانظر -أيضًا- ( ٨/ ٣٣٥، ٣٣٦، ٣٥٦).

(بلِ الإمامةُ عندَهم تثبتُ بموافقةِ أهلِ الشوكةِ عليها، ولا يصيرُ الرجلُ إمامًا حتى يوافقَه أهلُ الشوكةِ عليها، الذي يحصلُ بطاعتِهم له مقصودُ الإمامةِ، فإنَّ المقصودَ من الإمامةِ إنها يحصلُ بالقدرةِ والسلطانِ، فإذا بويعَ بيعةً حصلت بها القدرةُ والسلطانُ؛ صارَ إمامًا.

ولهذا قالَ أَتْمةُ السلفِ: مَنْ صار له قدرةٌ وسلطانٌ، يفعلُ بهما مقصودَ الولايةِ؛ فهو مِنْ أُولِي الأمرِ الذين أمرَ اللهُ بطاعتِهم مالم يأمروا بمعصيةِ اللهِ.

وقالَ -رحمه اللهُ تعالى- بعد ذكرهِ الأمرَ بطاعةِ السلطانِ -وإنْ جار-: (... فتبيَّنَ أَنَّ الإمامَ الذي يُطاعُ: هو مَنْ كانَ له سلطانٌ، سواءٌ كانَ عادلًا أو ظالمًا)(١) اه.

الوجهُ الثاني: أنَّ اشتراطَ اجتهاعِ الجميعِ لا يجبُ شرعًا، ولا يتحققُ واقعًا، فإذا كان أيُّ تخلّفٍ عنِ البيعةِ يضرُّ بها فلا تصحُّ إذًا بيعةُ أبي بكرٍ التخلفِ سعدِ بنِ عبادة وغيرِه!! كما لا تصحُّ بيعةُ عليِّ لتخلفِ أهلِ الشامِ!! وإذا كانَ هذا في هذين الخليفتين الراشدَين؛ فما ظنُّك بمنْ جاءَ بعدَهما منَ الأمراءِ الذين رفضَ بيعتَهم عددٌ كثيرٌ منَ الناسِ، بل خرجوا عليهم؟! وقد قال صاحبُ الفضيلةِ الشيخُ ابنُ عثيمينَ -رحمه الله تعالى - في «شرح رياض الصالحين»(٢):

(قد يقولُ قائلٌ مثلا: نحنُ لم نبايع الإمامَ، فليسَ كُلُّ واحدٍ بايعَه!!

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة النبوية» (١/ ٥٦١) وانظر (١٠٢،١٠٦).

<sup>(</sup>٢) (٤/ ٥٠٣ - ٥٠٤) ط. دار البصيرة، الحديث رقم (١٨٣٥).

فيقال: هذه شبهة شيطانية باطلة ؛ فالصحابة والمنع حين بايعوا أبا بكر: هل كُلُّ واحدٍ منهم بايع، حتى العجوز في بيتها، والذي في سوقه ؟! أبدًا، المبايعة لأهلِ الحلِّ والعقدِ، ومتى بايعوا ؛ ثَبَتَ على كلِّ أهلِ هذهِ البلاد شاءَ أو أبى، ولا أظن أحدًا من المسلمين -بل العقلاء - يقول: إنه لا بدَّ أن يبايع كُلُّ إنسانٍ، ولو في جحرِ بيته، ولو عجوزًا، أو شيخًا كبيرًا، أو صبيًّا صغيرًا!! ما قالَ أحدٌ بهذا...).

الثالثُ: لو فرضنا أنكم وصلتم إلى الحكمِ، فهل سيُجمِعُ الناسُ عليكم قاطبةً؟ أم سيوجَدُ من لا يرضاكم أيضاً؟!

فإن قلتم: سيُجمعون علينا؛ كَذَّبكم الواقع، فأنتم تعلمون أن كثيراً من المشتغلين بالدعوة -فضلاً عن غيرهم- لا يَرْضَوْنَ طريقتكم، وربها لو مَلكتم؛ كان لهم شأنٌ وشوكةٌ وخرجوا عليكم!!

وإن قلتم: لا يُجمعونَ علينا؛ فهل تُجوِّزون لهم الخروجَ عليكم، كما خرجتم على من سبقكم بحجةِ عدمِ الإجماعِ على بيعتِهم، وأنتم لم يُجمعِ الناسُ عليكم بإقرارِكم هذا؟!

فإن قلتم: لا؛ تناقضتم، وإن قلتم: نعم؛ فتحتم بابَ الفتنِ والهرجِ على المسلمينَ إلى يومِ القيامةِ، وكفى فسادًا بقولٍ هذا حالُه ومآلُه، والله أعلم.

### الثبهة الثامنة عشر

واستدل بعضهم على جوازِ قتل الكفارِدون الرجوع إلى ولي الأمرِ بما أخرجه البخاري (۱) في قضية صلح الحديبية: أن أبا بصيرٍ قتل بعض الكفارِ عندما دفعه النبي البخاري (۱) في قضية صلح الحديبية: أن أبا بصيرٍ قتل بعض الكفارِ عندما دفعه النبي عنه إلى رجلين كافرين، وأنَّ أحدَهما رجع إلى المدينة، ودخل المسجد يَعْدُو، فقال النبي عنه عندما رآه: «لقد رأى هذا ذُعْرًا» فلما انتهى إلى النبي عنه قال: فتل والله صاحبي، وإني لمقتول، فجاء أبو بصيرٍ، فقال: يانبي الله، قد والله اوفى الله دُمتك، قد رددتني اليهم، ثم أنجاني الله منهم، فقال النبي عنه : «ويل أمّه، مسعر حرب لوكان له أحد» فلما سمع ذلك؛ عرف أنه سيردُه إليهم، فخرج حتى أتى سيف البحر، ولحق به أبو جندل بن سهيل، فجعل لا يخرجُ من قريش رجلٌ قد أسلم؛ إلا لحق بابي بصيرٍ، حتى اجتمعت منهم عصابة، فوالله ما يسمعون بعيرٍ خرجت لقريش إلى الشام؛ إلا اعترضوا لها، فقتلوهم، وأخذوا أموالهم، فأرسات قريش إلى النبي عنه تناشدُه الله والرحم، لَما أرسل اني وأخذوا أموالهم، فأرسات قريش إلى النبي عنه تناشدُه الله والرحم، لَما أرسل اي

قالوا: فأبو بصير قد قَتل مَنْ قَتَل أولاً، ثم قَتَل هو ومن معه، ونهبوا الأموالَ، كلُّ ذلك دونَ رجوع إلى رسولِ اللهِ عَلَى فلماذا تنكرونَ علينا الاقتداءَ بهؤلاءِ الصحابة ؟! والجوابُ من وجهين -إنْ شاء الله تعالى-:

الأول: أنَّ أبا بصيرٍ ومَنْ لحقَ به بعدَ ذلك غيرُ داخلينَ في عهدِه عَلَيْهُ مع قريشٍ، وهذا مُصَرَّحٌ به في القصة، ولذا ردَّ النبيُّ عَلَى أبا بصيرٍ وأبا جندل، لما أصرَّ سهيلٌ على إرجاعِ أبي جندل، ولما أرسلت قريشٌ في طلبِ أبي بصيرٍ حسبَ صلحِ الحديبية، وعلى ذلك فليسوا داخلين في صلح النبيِّ عَلَيْهُ مع قريش، وقد

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٢٧٣١).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٢٧٣٢).

قال الحافظُ في فوائدِ هذه القصةِ: (ولا يُعَدُّ ما وقعَ من أبي بصير غَدْرًا؛ لأنه لم يكن في جملةِ من دخلَ في المعاقدةِ التي بين النبيِّ عُلَيُّ وبينَ قريش، لأنه إذ ذاك كان محبوساً بمكة...)(١) اه.

وعلى ذلك: فأيُّ ضررٍ يأتي مِنْ تصرُّفِ أبي بصيرٍ؛ فليسَ على المسلمين منه شيءٌ، فمن نظرَ إلى مآل فِعْل أبي بصيرٍ -الذي لم يلحقِ المسلمين منه ضررٌ - ومآلِ فِعْلِ أصحابِ هذه الشبهةِ، الذي ملأ ضررُه بالمسلمينَ السهلَ والجبلَ؛ علمَ الفرقَ بين الدليل والدعوى!!

الوجهُ الثاني: أن أَمْرَ أبي بصيرٍ ومَن معه آلَ إلى قوةِ شأنِهم، حتى ناشدتْ قريشٌ الرسولَ على اللهِ والرحمِ أن يرسلَ إليهم، وأن مَن أتاه فهو آمنٌ، ولا حرجَ على الرسولِ على في قبولهِم، وهذا بخلاف حالِ المخالفين، كما لا يخفى على أحد.

### الشبهة التاسعة عشر

وقال بعضُ من يُعبِّنُون الشبابَ هذه التعبئةَ المنحرفةَ: الأمةِ الحقُّ في قتلِ أئمتِهم إذا زاغوا عن الحق، واستدلَّ بقولِ عمرَ: لَوددت أني وإياكم في سفينة في لُجَّة البحرِ، تذهبُ بنا شرقًا وغربًا، فلن يعجَزَ أن يُولوا رجلاً عليهم، فإن استقامَ اتبعوه، وإن جنفَ فتلوه، فقالَ طلحةُ: وما عليكَ لو قلت: (وإنِ اعوجَّ عزلوه) فقال عمر: (لا، القتلُ أنكلُ لمن بعده)!!

والجوابُ: أن هذه دعوةٌ صريحةٌ للخروجِ على الحكامِ بالقتلِ والقتالِ، وهذا مصادمٌ لما عليه أهلُ السنةِ والجهاعةِ، وقد سبق تقريرُ ذلك مفصلا، فإلى اللهِ المشتكى!!

<sup>(</sup>۱) «الفتح» (٥/ ٤١٤).

ثم ما قَدْرُ الزيغِ والاعوجاجِ الذي يسوغُ معه معاملةُ الأميرِ بهذهِ المعاملةِ المخالفةِ المخالفةِ المخالفةِ المخالفةِ المنهجِ السلفِ؟ هل إذا وقعَ في معصيةٍ بينهُ وبينَ اللهِ يُعاملُ بهذه المعاملةِ، أم إذا كانت المعصيةُ متعديةً إلى غيرِه؟! كلُّ هذا يحتملُه هذا الأثرُ الباطلُ!!

ومعَ هذه النكارةِ الفاحشةِ في المتنِ: فالأثرُ لا يصتُّ سندُه؛ فقد أخرجه الطبريُّ في «تاريخ الأمم والملوك» (١) من طريق موسى بنِ عقبة، أن رهطًا أتوا عمرَ... فذكره مطولاً، وموسى لم يدركُ زمَن عمرَ، فهو أثرٌ منقطعٌ سندًا، مُنكَرٌ مَتْنًا!!

فإن قيل: قد روى ابنُ المباركِ عن ابنِ عينيةَ عن موسى بنِ أبي عيسى، قال: أتى عمرُ مشربةَ بنَ حارثة؛ فوجد محمدَ بنَ مسلمةَ، فقال: يا محمدُ، كيف ترانى؟

قال: أراك كما أحبُّ، وكما يحبُّ من يحبُّ لك الخير؛ قويَّا على جَمْعِ المالِ، عفيفًا عنه، عدلًا في قَسْمِه، ولو مِلْتَ؛ عَدَّلْناك كما يُعَدَّلُ السهم في الثقافِ<sup>(٢)</sup>.

قال عمرُ: الحمدُ لله الذي جعلني في قومِ إذا مِلْتُ عَدَّلوني!!

فالجوابُ: أنَّ هذا سندٌ لا يصحُّ، فموسى لم يدركُ عمر والله عندي إلى الإعضالِ أقربُ منها إلى الانقطاعِ، ومثلُ هذا لا يُحتجُّ به فيها هو دونَ الخروجِ على الأمير ذي الشوكةِ، فكيفَ يُحتجُّ به في الفتنِ التي تعمُّ بها البلوى؟!

<sup>(1) (3/717).</sup> 

<sup>(</sup>٢) الثقاف: هي الحديدة التي تكون مع القوَّاس والرمَّاح، يُقوِّم بها الـشيء المعـوج، وانظر تعريفًـا آخـر في «اللسان» (٩/ ٢٠).

#### الشبهة العشرون

قد أُخْبِرتُ أَن مِن الشبابِ مِن يقول: إِن الدعوةَ لا تَنشطُ ولا تَقْوَى إلا في جوِّ الفَتْنِ والحروبِ، وقلقلةِ الأمنِ، لأنَّ الحكوماتِ إِذا كانت قويةً فإنها لا تفتحُ المجالَ للدعوةِ، فإذا ضَعُفَتْ؛ تنفَّسَ الدعاةُ إلى الله، وتحركوا في البلادِ شرقًا وغربًا ( (

ويُمثِّلون لذلكَ بالصومالِ والعراقِ، فيقولون؛ إنَّ هذين البلدين لم يكن للدعوةِ فيهما ذِكرٌ في زمانِ قوةِ الحكومةِ، فلما سقطَ الحكامُ في هذين البلدين انتشرتِ الدعوةُ! ( ومن أجلِ هذا : فإنهم يذهبونَ إلى زعزعةِ الأمنِ، ويُحَرِّضون على وجودِ الاضطرابات والتفجيرات ( )

والجوابُ على ذلك من وجوه -إن شاء الله تعالى-:

الأول: أنَّ هذا الفهمَ مخالفٌ لجميعِ الأدلةِ الآمرةِ بالاجتماعِ والائتلافِ، والناهيةِ عن النزاع والاختلافِ.

الثاني: ومخالفٌ -أيضاً - لفهم السلفِ الصالحِ، والتجارِبِ التي مَرَّتْ بهم في هذا البابِ، وقد نقلتُ كلامَ بعضِهم في الفصولِ السابقةِ، فهل أنتم أتقى وأعلمُ وأغيرُ منهم على دينِ الله -عز وجل-؟!

الثالث: كما أنه مخالفٌ لإجماعِ السلفِ الذين جعلوا الدعوة إلى الفُرقةِ والاختلافِ: من شعارِ أَهْلِ البدعِ، وجعلوا الدعوة إلى الائتلافِ وذمِّ التفرقةِ والاختلافِ: من أصولِ أهلِ السنةِ والجماعةِ، فكيفَ نتركُ هذه الأصولَ الراسياتِ، ونتشبثُ بهذه الأوهام والتُّرَّهات؟!

الرابع: لماذا لا ينظرُ المخالفون -أيضاً - إلى بلادٍ جعلها الخلافُ خرابًا يَبابًا، ولا زالت رياحُ الفتنِ وأعاصيرُها تهبُّ عليهم: كأفغانستانَ، فهل ترون هذه الفتنَ العظامَ كانت سببًا في انتشارِ الدعوةِ هناك، أم كانت سببًا في تدميرِها وتحطيمِها؟! وصدقَ الله عز وجل القائل: ﴿ أَفَهَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ عَرَّوا لُهُ حَسَنًا ﴾ [فاطر: ٨]، والقائل: ﴿ قُلُهُلُ لُلَا يَعَنَا لَهُ اللهُ عَرْوَا لَدُنْهَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ وَالقائل: ﴿ اللهُ عَنْهُمْ فِي المُعْيَهُمْ فِي المُعْيَةُمْ فِي المُعْيَةُمْ فِي الدُنْهَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ وَالقائل: ﴿ اللهُ عَنْهُمْ اللهِ عَنْهُمْ فِي المُعْيَةُمْ فِي الدُنْهَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ وَالقائل: ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ فِي المُعْيَةُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَلْهُمْ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ عَلَالُهُمْ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فِي اللهُ عَنْهُمْ فَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ فَيْهُمْ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ ا

الخامسُ: هل نجعلُ دماءَ المسلمين، وأموالهَم، وأعراضَهم، وبلادَهم: حقْلَ تجاربٍ، فننفخُ في نارِ الفتنِ والحروبِ، رجاءَ أن يُفتحَ مجالٌ للدعوةِ!! وقد يقعُ ذلكَ، والغالبُ أنه لا يقعُ!!

السادس: ثم ألا تنظرون إلى بعضِ بلدانِ المسلمينَ كالسعودية والأردنِّ وغيرِها كيف انتشرت فيها الدعوةُ بسببِ الاستقرارِ والأمانِ؟ وأنه كلما كانت البلدُ أكثرَ أمنًا؛ كانتِ الدعوةُ فيها أكثرَ انتشارًا، وكلما كانت البلدُ مزعزعةَ الأمنِ، كثيرةَ الاضطراباتِ انتُهِكت فيها المحارمُ، وانتشرت فيها المظالمُ؟!

ومن نظرَ إلى الاستقرارِ الأخيرِ الذي شهدته البلادُ الإسلاميةُ الآمنةُ ورأى انتشارَ الدعوةِ المعتدلةِ فيها، عَلِمَ صِدْقَ ذلك.

### الشبهة الحادية والعشرون

فإن قالَ قائلٌ: لماذا تنكرونَ الاغتيالاتِ التي نقومُ بها، ونحنُ مُتَّبعون فيها للرسولِ وَهِيَ وَالصحابةِ، فقد حَرَّض النبيُّ وَهِيَ أصحابَه على قَتْل كعبِ بنِ الأشرفِ، فقال: «مَنْ لِكَعْبِ بنَ الأشرف؛ فإنه قد آذى الله ورسوله» فقام محمدُ بنُ مسلمةَ، فقال: يا رسولَ اللهِ، أتحبُّ أن أقتلَه؟ قال: «نعم»… إلى آخر القصة (١).

فالجوابُ: قَتْلُ كعبِ بنِ الأشرفِ يختلفُ عما يجري منكم، وذلك لوجوه:

١- أن كعبًا كافرٌ بلا نزاع، ومحارِبٌ أيضاً، كما بوّبَ البخاريُّ للقصةِ في كتابِ الجهادِ من «صحيحه» بقوله: (بابُ الفتكِ بأهلِ الحربِ)، وترجم أيضاً: (باب الكذبِ في الحربِ)، وانظر ما قاله الحافظ في «الفتح» (٧/ ٣٤٠) عند الحديث رقم (٣٧٠٤).

٢- أنَّ الرسولَ ﷺ هو وليُّ أمرِ المسلمين، وهو الذي حرّضَ على قتلِه، فهو رسولُ اللهِ، وهو وليُّ الأمرِ، أما أنتم فلستم بهذا، ولا بذاك!!

فهل أذِن لكم وليُّ الأمرِ بقتلِ المعاهَدِ الذي نقضَ عهدَه؟ أو بقتلِ المحاربِ الذي أُذِنَ له بالدخولِ في بلادِ المسلمينَ لأمرٍ ما -حقًّا كانَ أم باطلًا-؟! ألا تعلمون ما في ذلك من مفاسدَ؟!

وقد قالَ الشيخُ صالحُ بنُ فوزان الفوزان -حفظه الله تعالى- جوابًا على من استدلَّ بهذا الدليل: (ليسَ في قصةِ قتل كعبِ دليلٌ على جوازِ الاغتيالاتِ؛ فإنَّ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٠١).

قَتْلَ كعبٍ بن الأشرفِ كان بأمرِ الرسولِ عَلَىٰ، وهو وليُّ الأمرِ، وكعْبٌ مِنْ رعيتِه بموجبِ العهدِ، وقد حصلت منه خيانةٌ للعهدِ اقتضت جوازَ قتلِه كَفَّا لشرِّه عن المسلمينَ، ولم يكن قتلُه بتصرفٍ من آحادِ الناسِ، أو بتصرفِ جماعةٍ منهم من دون وليِّ الأمر، كها هو حالُ الاغتيالاتِ المعروفةِ اليومَ في الساحةِ، فإنَّ هذه فوضى لا يُقرُّها الإسلامُ، لما يترتبُ عليها من المضارِّ العظيمةِ في حقِّ الإسلام والمسلمينَ) اه.

٣- إن قتلَ كعبِ بنِ الأشرفِ كان فيه عزةٌ للمؤمنينَ، وانكسرَت به شوكةُ اليهودِ بعد ذلك، وما أصبحَ واحدٌ منهم إلا خائفًا، وانظرْ ما ذكره شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ -رحمه الله تعالى- في «الصارم المسلول» (١١/٢).

وأعلنَ المسلمون أنهم هم الذين قتلوا كعبًا، وذلك لقوتهم، واستعدادِهم لمواجهةِ اليهودِ إن أرادوا شيئًا! ولو قارنًا بينَ هذا وبينَ حالِ المسلمينَ في مكة، لرأينا أن الأحكامَ في حالةِ القوةِ يختلفُ بعضُها عنها في حالةِ الضعفِ، واللهُ أعلم، أما أنتم فتفعلونَ التفجيراتِ والاغتيالاتِ في كثيرٍ من البلدانِ، وتهربونَ -إنْ سلمتم - ويتعرضُ غيرُكم من الأبرياءِ للابتلاءِ الشديدِ!!

٤ - كعبٌ قُتِلَ بدون غدرٍ، أما ما يجري اليوم فلا يسلمُ من الغدرِ.

٥- كعْبٌ قتله الصحابةُ وحدَه، لأنه وحدَه المأذونُ لهم في قتلِه، أما أنتم فتُبيدونَ الأخضرَ واليابسَ، لأن المتفجراتِ لا خِطامَ لها ولا زمام!!

وبنحو ما سبق يكون الجواب على من استدل بقصةِ قتل أبي رافعٍ اليهوديِّ ونحوه، والله أعلم.

### الشبهة الثانية والعشرون

فإن قال قائل: يجوزُ لنا أن نقتلَ أنفسَنا وغيرَنا لمصلحةِ الإسلامِ، كما فعل غلامُ الأخدودِ، فقد دلّ الطاغيةَ على فتتْل نفسِه.

قلت: ليسَ في هذه القصة دليلٌ لكم على ما ذهبتم إليه من وجوه:

١- أن الغلام لم يدلَّ إلا على قتلِ نفسِه، أما غيرُه فلم يُقتل، وأنتم تقتلون أنفسكم وغيركم من الأبرياء، أو من الكفار الذين لا يجوزُ لكم أن تقتلوهم، كما سبق تفصيلُه، بما يغني عن إعادتِه هنا.

٢- أنَّ الواضحَ من سياقِ القصةِ: أن هذا الغلامَ أحدُ المحدَّثين الملْهَمين في الأممِ السَّل السَّل السَّل على اللهِ ال

ومن تأملَ جزمَ الغلامِ بأنه لا يُقْتَلُ إلا بالهيئةِ التفصيليةِ التي حكاها؛ عَلِمَ أن ذلكَ لا يكونُ عن فلكَ لا يكونُ إلا عن شيءٍ أُلهمَه، ووقعَ في قلبِه، فإنَّ هذا السياقَ لا يكونُ عن محضِ الرأي، وقد قالَ القرطبي في «المفهم» (٧/ ٤٢٥) في مقام ردِّ بعضِ الإشكالاتِ على الحديثِ، فقال: (وعن معونتِه على قتْلِ نفسِه: أنه لما غلبَ على ظنَّه أنه مقتولٌ ولا بدَّ، أو علمَ بها جعلَ اللهُ في قلبه؛ أرشدَهم إلى طريقٍ يُظهرُ اللهُ به كرامتَه وصحةَ الدين الذي كان عليه، ليُسْلمَ الناسُ، وليَدينوا دينَ الحقِّ عند مشاهدةِ ذلك، كما كان) اه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٣٦٨٩) واللفظ له، ومسلم (٢٣٩٨).

- ٣- ومما يدلُّ على أنَّ الغلام كان جازمًا بالمصلحة مِنْ فعلِه هذا: وقوعُ الأمرِ كما أخبرَ سواءً بسواءٍ، وقد وقعت المصلحةُ العُظمى، ودخلَ الناسُ في عبادةِ اللهِ
   عز وجل وكفروا بالطاغيةِ، أما اليومَ فقد وقعت مفاسدُ لا يعلمُ مداها إلا اللهُ تعالى.
- ٤- سبق من كلام القرطبي أنَّ الغلام قد تيقنَ أنه مقتولٌ ولا بدَّ، وأنه لا يستطيعُ أن يدفع ذلك عن نفسه، فحرصَ على أن يكونَ ذلك في خدمة الدينِ، فأينَ هذا بمن يسعى لقتلِ نفسهِ وغيرِه، ولا يشعرُ به أحدُّ؛ إلا وقد امتلاً الجوُّ غبارًا ودخانًا، وسالتِ الأرضُ بالدماءِ والبكاءِ؟!
- ٥- ثم إن مسألة قتل النفس للنكاية بالعدوّ؛ ليسَ هذا مجالَ الكلامِ عليها قبولاً وردًّا، إنها المرادُ بيانُ الفرقِ بينَ الدليلِ الذي استدللتم به، وبين الدعوى التي تَدَّعُونَها، واللهُ أعلم.

#### الشبهة الثالثة والعشرون

واستدلَّ بعضُهم على جوازِ قتلِ السُّيَّاحِ والمعاهَدين دونَ الرجوعِ إلى ولاةِ الأمورِ: بقصة امرأةٍ منَ العربِ قدمتْ بجلبٍ لها، فباعته بسوقِ بني قينُقاع، وجلستْ إلى صائغ هناك منهم، فجعلوا يريدونها على كشف وجهها، فأبتْ، فعمد الصائغُ إلى طرف ثوبها، فعقده إلى ظهرِها، فلما قامت، انكشفت سوأتُها، فضحكوا بها، فصاحت، فوثب رجلٌ منَ المسلمينَ على الصائغ، فقتله، وكان يهوديًا، فشدَّتِ اليهودُ على المسلمِ فقتلوه، فاستصرحَ أهلُ المسلمِ المسلمين، فأغْضبَ المسلمون، فوقع الشرُّ بينهم وبينَ بني قينُقاع… إلى آخرِ القصة.

قالوا: فهذا الرجلُ المسلمُ قتلَ اليهوديَّ لفعلهِ القبيحِ بالمسلمةِ، ولم ينكرْ عليه النبيُّ ﷺ فلماذا تنكرون علينا قَتْلُنا لمن يدخلون في بلادِنا من الأجانبِ، وهم يفعلونَ من المنكراتِ ما هو أشدُّ مما فعلَه ذلك الصائغُ؟ (

والجوابُ: أنَّ هذه القصة ذكرها ابنُ هشام في «سيرته»(١) فقال: وذكرَ عبدُ الله ابن جعفرٍ بنُ الْمِسورِ بنِ مَخْرمةَ عن أبي عَونِ قال: كان من أمر بني قينقاع... فذكر القصة، وهذا سندٌ لا يُحتَجُّ به -كما هو ظاهر - لأمور:

الأول: أنَّ ابنَ هشام لم يذكر مَنْ حَدَّثَهُ بذلكَ عن عبدِ الله بنِ جعفر.

الثاني: أن أبا عونٍ أحسنُ أحوالِه أن يكونَ مجهولَ الحالِ.

الثالث: أن أبا عونٍ لم يدرك زمنَ النبيِّ اللهِ في فروايتُه مرسلةٌ أو مُعضَلةٌ، فهل يُستدلُّ بمثلِ هذه الحكاياتِ التي لا خِطامَ لها ولا زمامَ على سفكِ الدماءِ، وتطايرِ الأشلاءِ، وفتح بابِ الفتنةِ على الدَّهماءِ والغَوغاءِ؟!

وأيضاً: لو سَلَّمنا بصحةِ هذه القصةِ، وأن النبيَّ اللهِ اللهَ الصحابيَّ على فعلِه هذا؛ فحالُنا يختلفُ عن حالِم في ذلكَ الزمانِ: إذْ كان للمسلمين قوةٌ وهيبةٌ،

<sup>(</sup>١) (٢/ ٤٥٧) برقم (١٠٣٢) ط. دار الصحابة.

مما أدى ذلك إلى إجلاء بني قينقاع بسببِ فعلتِهم هذه، أما أعمالُ هؤلاءِ الشبابِ اليوم، فقد آلت إلى شرِّ عظيم، وضررِ جسيم، كما لا يخفى، فأينَ الدليل، وأين الدعوى؟! ﴿ فَاعَتَبِرُوا يَتَأْوُلِي ٱلْأَبْصَدِرِ آَنَ الدعوى؟! ﴿ فَاعَتَبِرُوا يَتَأُولِي ٱلْأَبْصَدِرِ آَنَ ﴾ [الحشر].

## الشبهة الرابعة والعشرون

وقد يستدلُّ بعضُهم على جوازِ اغتيالِ بعضِ مَن دخلَ بلادَ المسلمينَ من الكفارِ، دونَ الرجوعِ إلى ولي الأمرِ، بما أخرجه أبو داودَ والنَّسائيُ وغيرُهما'' من حديث ابنِ عباسِ الرجوعِ إلى ولي الأمرِ، بما أخرجه أبو داودَ والنَّسائيُ وغيرُهما'' من حديث ابنِ عباسِ الرجوعِ إلى ولي الأمرِ، بما أخرجه أبو داودَ والنَّسائيُ وققعُ فيه، فينهاها؛ فلا تنتهي، ويزجرُها؛ فلا تنزجرُ، فلما كانت ذاتَ ليلة، جعلت تقعُ فيه —أي: في النبي وشنو وتشتمُه، فأخذَ —أي: الأعمى — المفولَ ''، ووضعه في بطنها، واتكاً عليها، فقتلها، فوقع بين رجليها طفلٌ، فلطخت ما هناك بالدم، فلما أصبح؛ ذُكرَ ذلكَ لرسولِ اللهِ وفي عبن رجليها طفلٌ، فلطخت ما هناك بالدم، فلما أصبح؛ ذُكرَ ذلكَ لرسولِ اللهِ في فعمعَ الناسَ، وهو يتزلزلُ، حتى قعدَ بين يدي النبيّ في فقال: يا رسولَ اللهِ، أنا صاحبُها، كانت تشتمُك، وتقعُ فيك، فأنهاها؛ فلا تنتهي، وأزجُرُها؛ فلا تنزجرُ، ولي منها اثنان مثلُ اللؤلؤتين، وكانت بي رفيقةً، فلما كانت البارحة، جعلت تشتمُك وتقعُ فيك، فأخذتُ المفولَ، فوضَعْتُه في بطنها، واتكانتُ عليها، حتى قتلتُها، فقال النبيُّ وقعَهُ فيك، فأخذتُ المفولَ أن دمَها هدرٌ '''اه.

<sup>(</sup>١) صحيح: أبو داود (٤٣٦١)، والنسائي (٤٠٧٠) وانظر التخريج في كتابي «كشف الغمة بيان خـصائص رسول الله ﷺ والأمة» (ص٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) المغول: شِبهُ سيفٍ قصير.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (٤٣٦١)، والنسائي (٤٠٧٠)، والطبراني في «الكبير» (١١٩٨٤)، والدارقطني (٣١٩٥)، [«الإرواء» (١٢٥٠)].

قالوا: فهذا الأعمى قتلَها لِسَبِّها رسولَ اللهِ ﴿ وَلَمْ يَنْكُرْ عَلَيْهِ رَسُولُ الله ﴿ فَكَ ذَلَك، وَنَحْنُ نَرَى أَنْ كَثْيرًا مَمَنْ دَحْلَ بِلادَ المسلمينَ مِنْ هؤلاء؛ ينضرُّ ببلادِنا أكثرَ مَنْ ضررِ هذه الأَمَةِ، فلماذا تنكرون علينا قتلَهم، وتوجِبون علينا إرجاعَ أمرِهم إلى ولاةِ الأمورِ؟!

والجواب على ذلك من وجوه -إن شاء الله تعالى-:

الأولُ: من المعلوم أن القاضي لا يقضي إلا بالبينة -لاسيها في الدماء - وفي هذه القصة قَبِلَ النبيُّ عَلَى قولَ الأعمى -مع كونه قاتلًا - وعملَ به، وأهدرَ دمَ هذه الأَمَة، فهذا حكم خاصُّ بالنبيِّ عَلَى وأنه يجوزُ له أن يقضيَ بعلمِه، دونَ اللهِ الرجوع إلى البيناتِ -بخلافِ القضاة - ولا يكونُ ذلكَ إلا بوحْيٍ منَ اللهِ عزوجل له عَلى .

وقد قال السنديُّ في تعليقهِ على «سنن النسائي» (١٠٨/٤/ط.دار الفكر): (ولعله الله علم بالوحى صِدْقَ قوله) اه.

الثاني: مما يدلُّ على أن النبيَّ مُثَلِّكُ لم يكن مُرَخِّصاً لآحادِ الناسِ بقتلِ مَن استحقَّ القتلَ: أن الأعمى قامَ يتخطى الناسَ، وهو يتزلزل، أي كان خائفًا من فعلِه، وفي رواية: «يتدلدل» أي يضطربُ في مشيهِ، فلو كانَ الأعمى يعلمُ أنه مرَخَّصُّ له في فعلِه هذا؛ لما خافَ من عاقبةِ ذلكَ، ولما خَشى من سَخَطِ النبيِّ عُلَيْكُ.

الثالثُ: لو سَلَّمنا بأنَّ هذا الحكم جائزٌ لآحادِ الناسِ؛ فلا شكَّ أن ذلكَ يكون كذلك إذا لم يؤدِّ إلى مفسدةٍ أكبرَ، والواقعُ بخلافِ هذا، فإنَّ قتلَ المعاهدين من آحادِ الرعيةِ -لو سَلَّمنا جدلا بجوازه- يؤدي إلى مفاسدَ عظيمةٍ، والواقعُ أكبرُ شاهدٍ على هذا، فأينَ الدليلُ، وأينَ الدعوى؟! واللهُ المستعانُ!!

### الشبهة الخامسة والعشرون

والجوابُ: أنَّ الكلامَ معكم -هنا- في أمور:

١ - لقد سبقَ أن قَتْل المعاهَدِ الذي لم يفِ بعهدِه، -سواءٌ قتلتم معه مسلمًا أو أكثر أم
 لا - ليسَ لكم، إنها يرجعُ أمرُه لوليِّ الأمرِ، وهو الذي يحكمُ فيه، فإنْ لم يحكمْ فيه بالشرعِ، أو أهملَ في ذلك؛ فيُنظرُ للتفصيلِ السابقِ عن شيخِ الإسلامِ -رحمه الله تعالى - وأما واقعُكم فبعيدٌ عن هذا التفصيل، والمفسدةُ فيه -غالبًا - متحققةٌ.

٢ - مسألة التترُّس: عبارةٌ عن أخذِ الكفارِ رهائنَ منَ المسلمينِ معصومي الدم، أو نحوِ ذلك، وجَعْلِهم تُرْسًا بينهم وبينَ المسلمينَ، حتى إذا رماهم المسلمونَ قتلوا إخوانهم قبلَ الكفارِ، فيكونُ هذا الأسلوبُ سبيلَ ضغطٍ على المسلمينَ حتى لا يرموهم؛ وبذلك يتسنّى للكفارِ الاستمرارُ في خطتهم لاجتياح بلادِ المسلمين.

وقد فَصَّل الفقهاءُ في هذه المسألةِ: وجمهورُهم -بل ادعى بعضُهم نفيَ الخلاف- على أن قتلَ المسلمِ لأخيه المسلمِ لا يجوزُ إلا بضوابطَ مجموعةٍ في قولِهم: (ضروريةٌ، قطعيةٌ، كُلِّيةٌ).

مثالُ ذلك: أن يَدْهمَ المسلمين في بلادِهم عَدُوَّ، وقد تَتَرَّسَ بأسرى المسلمين، فإن تركَ المسلمونَ الكفار وشأنَهم؛ هلكوا هم والأسرى لاستفحال شرِّ الكفار، وإن قاتلوهم -دون قصد منهم لرمي إخوانِهم المسلمين- ردِّوا الكفارَ خاسرين،

وفرحَ المؤمنون بنصرِ الله؛ فيكادُ الإجماع ينعقدُ على وجوبِ قتالِ الكفارِ -والحالةُ هذه، وبالشروطِ السابقةِ-.

فأينَ هذا الحالُ من حالِ الشبابِ الذين يقتلونَ من المسلمينَ أكثرَ من غيرِهم، أو يقتلونَ من لا يجوزُ قتلُه مسلمًا كان أو كافرًا، أو يقتلونَ الكافرَ الذي لا يجوزُ لهم أن يتولوا قتلَه بأنفسِهم، إلا أنَّ المفاسد ستكونُ أعظمَ من مصلحةِ قتلِه؛ لما جاز لهم شرعًا -والحالُ هذه- أن يقتلوه، بل عليهم بالنصح والصبرِ.

٣- وأما استدلالُكم بحديثِ عائشة (١) أن النبي الله قال: «يَغْزُو جَيْشُ الْكَعْبَة، فَإِذَا كَانُوا بِبَيْدَاءَ مِنْ الْأَرْضِ يُخْسَفُ بِأَوَّلِمِمْ وَآخِرِهِمْ» قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه، كَيْفَ يُخْسَفُ بِأَوَّلِمِمْ وَقِيهِمْ أَسْوَاقُهُمْ وَمَنْ لَيْسَ مِنْهُمْ؟ قَالَ: «يُخْسَفُ بِأَوَّلِمِمْ وَآخِرِهِمْ وَقِيهِمْ أَسْوَاقُهُمْ وَمَنْ لَيْسَ مِنْهُمْ؟ قَالَ: «يُخْسَفُ بِأَوَّلِمِمْ وَآخِرِهِمْ، ثُمَّ يُبْعَثُونَ عَلَى نِيَّاتِهِمْ».

فهذا الحديثُ ليسَ لكم فيه حجةٌ على فِعْلِكُم هذا، وذلك:

لأنَّ هذه عقوبةٌ إلهيةٌ، وليس للبشرِ صلةٌ بالتدخلِ فيها، وللهِ الحكمةُ البالغةُ في الخسفِ بهؤلاءِ الذين ليسوا منهم، وإلا فاللهُ -عز وجل- قادرٌ على أن يُنزلَ العقوبةَ بالظَّلَمةِ منهم فقط، واللهُ -عز وجل- يقولُ: ﴿ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى المِعْمَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢١١٨) ، ومسلم (٢٨٨٤) واللفظ للبخاري.

فكيفَ تقيسونَ على ذلكَ قتلكُمُ المسلمين الآمنين وأنتم الذين خططتم لذلكَ، وتعلمونَ أنكم لن تصلوا إلى مرادِكم إلا بقتلِ الأبرياءِ في الطريقِ؟ فأنتم عاجزونَ عن قتلِ من تريدونَ قتلَه، دونَ من لا تريدونَ قتلَه، وأما ربي -عز وجل - فلا يُعجزُه شيءٌ في الأرضِ ولا في السهاءِ، فكيف تقيسونَ هذا على ذاك؟ وتأملُ ما قال الحافظُ في «الفتح» (٤/ ٣٤١) في شرحِ هذا الحديثِ: (واستنبطَ منه مالكٌ عقوبة من يجالسُ شَرَبَة الخمرِ، وإن لم يشرب، وتعقّبَهُ ابنُ المنيِّر: بأنَّ العقوبة التي في الحديث: هي الهجمةُ السهاويةُ، لا يقاسُ عليها العقوبةُ الشرعيةُ، ويؤيدُه آخرُ الحديثِ حيث قال: يُبعثونَ على نياتهم) اه.

فهذا كلُّه يدلُّ على الفَرْقِ بينَ الدليلِ والدعوى، والله أعلم.

### الشبهة السادسة والعشرون

واستدلَّ بعضُهم بقولِ اللهِ -عزوجل-: ﴿ وَالْفِنْنَةُ اَشَدُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ١٩١]، وقوله سبحانه: ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَحَى بَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧]، قالوا: والفتنةُ هي الشركُ، فلو أننا قتلنا مَنْ قتلنا من المشركين، فإن القتلَ دونَ جريمتِهم بنصِّ القرآن، فلماذا تنكرونَ علينا، ولا تنكرونَ عليهم ما هم فيهِ من الشرك وفتنة المؤمنين؟ المفاذا تنكرونَ علينا، ولا تنكرونَ عليهم ما هم فيهِ من الشرك وفتنة المؤمنين؟ المنافرة المنافرة المنافرة المؤمنين؟ المنافرة المناف

والجوابُ من وجوم -بمشيئةِ اللهِ عز وجل-:

١ - من الذي قالَ لكم: إننا لا ننكرُ شركَ المشركين، ولا نحذُرُ من طريقتِهم
 المخالفةِ لدينِنا؟ فإذا كنا ننكرُ البدعةَ على المسلمينَ أفلا ننكرُ الشركَ؟ وإذا كنا
 ننكرُ الشركَ الذي يقعُ فيه المسلمُ -ولو بجهل- أفلا ننكرُ على من لم يدخلُ في

الإسلام أصلًا كُفْرَه وإعراضَه عن دين ربّ العالمين؟! والله تعالى يقول: ﴿ وَمَن يَبْتَغ عَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرةِ مِنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴿ فَ الله وَمَن يَبْتَغ عَيْرَ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران:١٩]، ويقول عزوجل: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران:١٩]، ويقول سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ عَوْلًا مِمْ مَن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِن المُسْلِمِينَ ﴿ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَى عَيرِ ذَلْكَ مِن آياتٍ فِي وجوبِ الدخولِ فِي الْإسلامِ كَافَةً، ونبْذِ ما سواه من الأديانِ المنسوخةِ والمحرّفة، ويقولُ ﴿ وَاللَّهِ اللهُ عَي بِعَده، لا يسمعُ فِي أحدٌ من هذه الأمةِ يهوديٌّ ولا نصرانيُّ، ولم يُؤمنْ فِي، إلا أكبَّه اللهُ على وجهه في النار» (١٠).

٢- نحن إنها ننكرُ عليكم فهمَكم البعيدَ للآياتِ والأحاديثِ والآثارِ، كما ننكرُ
 عليكم نسبتكم هذا الفَهم لمنهجِ أهلِ السنةِ والجماعةِ.

٣- وأما قولُه تعالى: ﴿ وَٱلْفِنْنَةُ أَشَدُّمِنَ ٱلْفَتَلَ ﴾ [البقرة: ١٩١]، فبعيدٌ عما ذهبتم إليه؟ وذلك: لأنَّ الآية نزلت في قومٍ مسلمين، قتلوا مشركًا في شهرٍ حرامٍ، فشنّع الكفارُ على المسلمين قائلين: إنَّ محمدًا استحلَّ القتالَ في الشهرِ الحرامِ، فأخبرَ اللهُ - عز وجل - أنَّ الإسلامَ لم يُحِلَّ الشهورَ الحُرُمَ، بل أكّد حُرمَتها، فأخبرَ اللهُ - عز وجل - أنَّ الإسلامَ لم يُحِلَّ الشهورَ الحُرُمَ، بل أكّد حُرمَتها، كما في قول ه تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِي قَ قُلُ قِتَ اللَّهِ كَبِيرٌ ﴾ والبقرة وقالٍ في قول ه تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِي قَ قُلُ قِتَ اللهِ عَن الكَبائرِ، إلا أن جُرمَكم أيها المشركونَ بكفركم باللهِ والبقرة والمنائرة الكَبائر، إلا أن جُرمَكم أيها المشركونَ بكفركم باللهِ والمنائرة المنافرة المنافرة الله الله المنافرة المنافر

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٥٣) بلفظ: «ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ».

وصدِّكم عن سبيلِ اللهِ أعظمُ جُرمًا، لو كنتم تعقلون، غيرَ أنكم ترونَ الخطأُ من أصحابِ محمدٍ على ولا ترونَ ما هو أعظمُ من أخطائِكم!! فليسَ في هذا إقرارٌ لفعلِ المسلمينَ عندما قتلوا في الشهرِ الحرامِ، بل فيه إنكارٌ عليهم بقدرِ فعْلِهم، وهذا هو العدلُ والإنصافُ.

إِذًا؛ فليسَ في الآية براءةٌ للمؤمنِ إذا أخطأً، وهذا الذي قررتُه، وللهِ الحمد.

٤- قد يفهمُ البعضُ أن الآية تأمرُ بالصبرِ على القتل، وعدمِ قولِ الكفرِ؛ لأن الكفرَ أعظمُ منَ القتلِ، إلا أنه ليسَ في الآية: أنَّ المرءَ يجبُ عليه أن يصبرَ على القتلِ، ولا يجيبَ الكفارَ في قولِ أو فعلِ الكفرِ مطلقًا، فإنَّ الله -عز وجل رخص عند الإكراهِ في قولِ كلمةِ الكفرِ، قال تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُحَيْرِهَ وَقَلْبُهُ،
 مُطْمَئِنُ إِلَا يمننِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا ﴾ [النحل: ١٠٦].

وقولُه ﷺ: "إِنَّ الله وضعَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنَّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ" (١)؛ إذًا فليسَ في هذهِ الآيةِ تبرئةٌ لفعلِكم، ولا تصحيحٌ لمنهجِكم، ولا تجاوزٌ للحدِّ عليكم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ماجه (٢٠٤٥)، والطبراني في «الأوسط» (٨٢٧٣)، [«صحيح الجامع» (١٨٣٦)].

# الشبهة السابعة والعشرون

فإن قالَ قائلٌ: إن الذلَّ الذي أصابَ الأمةَ بسببِ تركِ الجهادِ، وقد قال ﷺ: «إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَاتبعتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ، سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلاً لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ »(۱).

قال: وإذا كانَ ذلك كذلك، فنحنُ نريدُ أن نعيدَ للأمةِ عزَّها، ونرفعَ عنها الذلَّ، ولا يكونُ ذلك إلا بالجهادِ، فلماذا تنكرون علينا؟!

فالجوابُ: لا شكَّ أن تركَ ما أمرَ اللهُ به، والوقوعَ فيما نهى اللهُ عنه؛ سببٌ عظيمٌ في إذلالِ هذهِ الأمةِ وإهانتِها، ونسألُ اللهَ -عز وجل- أن يحييَ قلوبَنا بالإيمانِ، وأن يرزقَ المسلمينَ العزيمةَ عند ورودِ الشهواتِ، والبصيرةَ عندَ ورودِ الشبهاتِ.

واعلمْ أن رفعَ هذا الذلِّ لا يكونُ بالتفجيراتِ والاغتيالاتِ، فإنَّ هذه الأمورَ زادتِ الأمةَ إهانةً وإذلالًا، والشرَّ كثرةً واستفحالاً، والعدوَّ تَسَلُّطًا واخْتيالاً!!

إِن الجهادَ فِي سبيلِ اللهِ ما شُرِع إلا لتكونَ كلمةُ اللهِ هي العليا، كما قال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِئْنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٣]، ويقول سبحانه: ﴿ فَقَائِلُوا اللهِ مَتَىٰ لَا تَكُونَ فِئْنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِللَّهِ اللهِ المَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: رواه أبو داود (٣٤٦٢)، والبزار (٥٨٨٧)، والطبراني في «مسند الشاميين» (٢٤١٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٥/ ٣١٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٢٠٨)، [«صحيح الترغيب» (٩/ ١٣٠)].

وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤُمِنِينَ اللهِ التوبة]، ففي هذه الآياتِ بيانٌ للغايةِ المرجوَّةِ -في الدنيا- من وراءِ القتالِ، فمن ذلك: دخولُ الناسِ في دينِ اللهِ -عز وجل-، وانتهاءُ الكفارِ عن كفرِهم، وخزيهم، وشفاءُ صدورِ المؤمنين، وإذهابُ غيظِ قلوبِهم، وأن يحلَّ الأمنُ في ثغورِ بلادِ المسلمينَ -فضلًا عن بَيضةِ الإسلامِ وحَوْزتِه-، فأينَ هذه المصالحُ العامةُ النافعةُ، والبركاتُ السابغةُ، من آثارِ التفجيراتِ التي سبقَ ذِكْرُها؟!

ثم إن الحديثَ فيه: «حتى ترجعوا إلى دينكم» ولم يقل: حتى ترفعوا راية الجهادِ فقط!! والجهادُ جزءٌ من الدينِ، وليسَ كُلَّ الدين!!

فطلبُ العلم، وتعليمُ ه الناسَ، والدفاعُ عن العقيدةِ، وإزالةُ الشبهاتِ، والذبُّ عن الإسلامِ والرسولِ عَلَيْ وأصحابِه عِينه وأئمةِ الدينِ سلفًا وخلفًا،

وطباعة كتب السنة، ونشرُها، وتقريرُها في المدارسِ والجامعاتِ، والقضاءُ بالشريعةِ، وإقامةُ الحدودِ، وبذلُ الخيرِ والنفعِ للناسِ شرقًا وغربًا، وشهالاً ويمينًا، ونشرُ الفضيلةِ، ومحاربةُ الرذيلةِ، وإقامةُ الصلواتِ، وإيتاءُ الزكواتِ، وصيامُ رمضانَ، وحبُّ البيتِ، وتربيةُ الأولادِ على الصدقِ والعفافِ والصلةِ... الخ، كلُّ ذلكَ من الرجوعِ إلى الدينِ، وكثيرٌ من ذلك مُحكِنٌ وميسورٌ -في الجملة وللهِ الحمدُ - لمن اشتغلَ بذلك.

وقد قال الإمامُ ابن القيم -رحمه الله تعالى-: (فَقُوامُ الدينِ بالعلمِ والجهادِ، ولهذا كان الجهادُ نوعين: جهادٌ باليدِ والسِّنانِ، وهذا المشارِكُ فيه كثيرٌ، والثاني: الجهادُ بالحجةِ والبيانِ، وهذا جهادُ الخاصةِ من أتباع الرسلِ، وهو جهادُ الأئمةِ، وهو أفضلُ الجهادَين، لعظمِ منفعتهِ، وشدةِ مُؤْنَتِه، وكثرةِ أعدائِه، قال تعالى في سورة الفرقان -وهي مكية-: ﴿ وَلَوْ شِئْنَالَبَعَثَنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا ﴿ قَلْ شِئْنَالَبَعَثَنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا ﴿ قَلْ شِئْنَا لَهِ عَلَى اللهُ وَلَوْ اللهُ ا

وقال صاحبُ الفضيلةِ الشيخُ محمدُ بنُ صالحِ العثيمين -رحَه اللهُ تعالى-: (لابد فيه -أي: الجهاد- من شرطٍ، وهو: أن يكونَ عندَ المسلمين قدرةٌ وقوةٌ يستطيعون بها القتالَ، فإن لم يكن لديهم قدرةٌ فإنَّ إقحامَ أنفسِهم في القتالِ إلقاءٌ بأنفسِهم إلى التهلُكةِ؛ ولهذا لم يوجبِ اللهُ سبحانه وتعالى على المسلمينَ القتالَ

<sup>(</sup>۱) «مفتاح دار السعادة» (۱/ ۷۰).

وهم في مكة؛ لأنهم عاجزون ضعفاء، فلما هاجروا إلى المدينة، وكوَّنوا الدولة الإسلامية، وصارَ لهم شوكةٌ أمرهم بالقتال، وعلى هذا فلابدَّ من هذا الشرط، وإلا سقط عنهم كسائرِ الواجباتِ، لأن جميع الواجباتِ يُشترطُ فيها القدرةُ، لقولهِ سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقولِه: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ مَا اللّهَ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُو

# الشبهة الثامنة والعشرون

قد يقولُ قائلٌ: سلَّمنا لك باننا غيرُ قادرينَ على جهاد الطلبِ، لكننا نجاهدُ الآن جهادَ الدفعِ؛ لأنَّ الكفارَ احتلوا بعضَ بلادِ المسلمينَ، ويسعَون للسيطرةِ على ما بقي من البلادِ، فنحنُ نجاهدُ دفاعًا عن أنفسِنا وحرماتِنا وبلادِنا، فلماذا تنكرونَ علينا؟!

فالجواب: لا شكَّ أن ما تذكرُه من غطرسةِ الكفارِ، واعتدائِهم على الإسلامِ وأهلِه فسادٌ عظيمٌ، وخطرٌ جسيمٌ، ويالها من أيام تاريخُهَا مظلمٌ، والظلمُ فيها مخيِّمٌ، فأسألُ الله أن ينصرَ الإسلامَ والمسلمينَ، ويُذلَّ الشركَ والمشركينَ.

إلا أنَّ اللهَ -عـز وجـل- قـد قـالَ: ﴿ وَأَتُوا اللهُ يُوسَ مِنْ أَبُوا بِهَا ﴾ [البقرة: ١٨٩]، والتفجيراتُ والاغتيالاتُ تزيدُ الطينَ بِلَّةً، والمريضَ علَّةً، والأمةَ ضَعْفًا وذِلَّة!!

وجهادُ الدفعِ واجبٌ من الواجباتِ الشرعيةِ، وهو منوطٌ بالقدرةِ والاستطاعةِ، وعدمُ زيادةِ الشرِّ شرَّا، ولو أنَّ المسلمَ تركَ ما يعجزُ عنه من واجباتٍ لَعَذَره ربُّه، وجعلَ له مخرجًا؛ لأنه مُتَّقِ للله -عز وجل- في ذلكَ، واللهُ

تعالى يقول: ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ مَغْرَجًا اللهِ وَالطلاق]، ويقول سبحانه: ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ مِن أَمْرِهِ إِلَى اللهِ تعالى، ووجّه طاقاتِ الأمةِ لخدمةِ الدينِ -حسب من طلبِ العلم والدعوةِ إلى اللهِ تعالى، ووجّه طاقاتِ الأمةِ لخدمةِ الدينِ -حسب استطاعته - كلُّ في مجالِه وبابِه وحسبَ قدراتِه لآلَ ذلكَ بالنفعِ العميم، لكنّ الأمرَ كما قالَ عليهُ: «التأني من الله، والعجلةُ من الشيطانِ» (١)، واللهُ المستعان.

وقال صاحبُ الفضيلةِ الشيخُ محمدُ بنُ صالحِ العُثيمين -رحمه الله تعالى-: (المهمُّ أنه يجبُ على المسلمينَ الجهادُ، حتى تكونَ كلمةُ اللهِ هي العليا، ويكونَ المدينُ كلَّه لله، لكنِ الآنَ ليسَ بأيدي المسلمينَ ما يستطيعونَ به جهادَ الكفارِ، حتى ولو جهادَ مدافعةٍ، وجهادُ المهاجمةِ ما في شكِّ الآنَ غيرُ ممكن، حتى يأتيَ اللهُ بأمةٍ واعيةٍ، تستعدُّ إيهانيًّا ونفسيًّا، ثم عسكريًّا، أما نحنُ على هذا الوضعِ فلا يمكنُ أن نجاهدَ) اه.

إنني لأدركُ -وقلبي يعتصرُ - أنَّ منَ الشبابِ من يقول: هل نَسْكُتُ والمسلمونَ يحدثُ لهم كذا وكذا؟!

فأقول: نحنُ لانريد أن نخالفَ الأدلةَ الشرعيةَ، وإلا خسرنا ديننا بعدَ دنيانا!! وإن ما تذكرون يُدْمِي القلب؛ لكن هل يَهُبُّ بعضُ الناسِ للقتالِ -مع الضعفِ والتخاذلِ - فينزلُ بهم وبغيرِهم البلاءُ؛ فيزدادَ الشرُّ أكثرَ وأكثرَ؟! فإن قيل: فهاذا نفعلُ إذًا؟!

<sup>(</sup>١) حسن: رواه أبو يعلى (٢٥٦٤)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٤/١٠)، [«صحيح الترغيب» (١٥٧٢)].

فالجوابُ: إذا صَبرنا، ولزمنا المنهجَ النبويَّ والطريقَ السلفيَّ -وقد تقدم بيانُه - وَأَدَّيْنا الذي علينا، وعَجَزنا عن القتالِ، فسينزلُ نصرُ اللهِ -إن شاءَ اللهُ على الله على اللهُ مُؤْنَةَ عدوِّنا، والأدلةُ والتجاربُ تشهدُ بذلكَ، وهل ليس هناك بديلٌ إلا اقتحامُ هولِ الفتنِ وليكن ما يكون؟! إنَّ هذا ليسَ منهجَ السلفِ، والله أعلم.

ثم أقولُ للشبابِ: هل أنتم بعملكم هذا قد أخرجتم العدوَّ من بلادِنا؟! أين فلسطينُ بعد أعمالِكم هذه؟! وهل بقيت فلسطينُ -وحدَها- مطلبَ المسلمينَ في إخراجِ العدوِّ منها، أم انضمَّ إليها غيرُها من البلدانِ؟! فهل دفعتم بفعلِكم هذا العدوَّ، أم مكنتم له في البلادِ من حيثُ لا تشعرون؟! وصدقَ مَنْ قال:

رام نفعًا فَضَرَّ من غير قصد ومِنَ البِرِّ ما يكُونُ عُقُوقًا

إن القومَ يستدلونَ بقولِ امرأةٍ: (وامعتصِماه) فأجابَها بجيوشٍ جرّارةٍ، وأقول ابعد التسليمِ بصحةِ هذه القصةِ -: هذا هو الواجبُ على ولاةِ الأمورِ الذين مكنّهمُ اللهُ في الأرضِ، فقد قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِن مَكَنّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا مكنّهمُ اللهُ في الأرضِ، فقد قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِن مَكَنّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا الصّكوةَ وَهَاتَوُا الزّكُو وَاللّهِ عَلِيبَهُ ٱلْأَمُورِ الصّكوةَ وَهَاتَوُا الزّكُو وَاللّهِ عَلِيبَهُ ٱلْأَمُو وَنَهَوا عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَلِلّهِ عَلِيبَهُ ٱلْأَمُورِ الصّكوةَ وَهَاتَوا الرّفورِ، لكن إذا لم الله هذه من أخص خصائص واجباتِ ولاةِ الأمورِ، لكن إذا لم يقوموا بهذا: فإن كانوا ضعفاءَ عذرناهم من ناحيةٍ، ونصحناهم باستدراكِ ما فات، وتوجيهِ ما بقي من الطاقاتِ للقيامِ بذلك -حسبَ الاستطاعة - وأعنّاهم على ذلك، وإن كانوا غيرَ معذورين: فيُرْجَعُ إلى منهجِ أهل السُّنةِ في حكمِ الخروجِ على ذلك، وإن كانوا غيرَ معذورين: فيُرْجَعُ إلى منهجِ أهل السُّنةِ في حكمِ الخروجِ

على من ضيَّع منَ الولاةِ واجبًا فأكثرَ، وقد سبقَ هذا مفصلًا، والعلماءُ ينظرونَ فيما تؤولُ إليه الأمورُ، ويسلكون الذي يكونُ أقربَ لمرادِ اللهِ -عز وجل- ولو خرجوا على حكامِهم؛ لأدَّى ذلك إلى ظلمِ البقيةِ من الناسِ، واتساعِ رقعةِ الفسادِ، فهل الدينُ يأمرُ بذلك؟ ألا تُفرِّقون بينَ القوةِ والضعفِ؟ أم أن المرادَ تعبئةُ العامةِ وأشباهِهم بالحهاسِ والعواطفِ، وإن أدى ذلك إلى المفاسدِ السابقةِ؟!

فإن قيل: إن هذه الأعمالَ من تفجيراتٍ واغتيالاتٍ تُرْهِبُ الكفارَ، وإن لم تُخرجُهم من بلادِنا هذه الأيامَ فستخرجُهم في المستقبلِ -إنْ شاء الله تعالى- بل تجعلُهم في هَلَع في عُقْر دارِهم؟

فالجوابُ: إننا يجبُ أن نعلم أن هذه الأعمال ترهبُ الكفارَ -حقّاً لو كان وراءَها قوةٌ توقعُ النكاية بالعدو، فتكُفُّ شرَّهم، وتدفعُ عن المظلومين ظلمَهم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوّةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ ظلمَهم، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوّةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثَرِّهِ بُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٠]، فما لم يوقع الرهبة في العدوِّ فليس بقوةٍ كافيةٍ للقتالِ، كما تشيرُ إليه الآيةُ الكريمةُ، ولا يُعْقَلُ أنَّ العدوَّ يملكُ أسلحة الدمارِ الشاملِ، ونحنُ نواجهُه بعصا الراعي وسكينِ المطبخِ كما يقولُ صاحبُ الفضيلةِ الشيخُ ابنُ عثيمينَ -رحمهُ الله تعالى - أو نواجهُه بأسلحةٍ قديمةٍ -مع تفرقنا والتخبطِ العَقَديِّ في أماكنَ كثيرةٍ، إلا من رحم الله - ولا توقعُ فيه نكايةً، ولا تشفى صدرًا، ولا تُذْهبُ غيظًا!!

أضفْ إلى ذلكَ أن هذه التفجيراتِ أرهبتْ أولياءَ الله - لا أعداءَ الله - وضيَّقت عليهم، وطوت كثيرًا من فراشِ دعوتِهم الذي بَسطوه هنا وهناك، وإنْ أرهبتْ بعضَ الأعداءِ في جهةٍ ما؛ فقد سَلَّطَتهم على آخرينَ في جهاتٍ أكثر وأهم، والله المستعان.

### الشبهة التاسعة والعشرون

فإن قالَ قائلٌ: ما هو موقفُكم أنتم من هؤلاءِ الحكامِ الذين لا يحكمونَ بما أنزل الله؟ وما هو موقفُكم من قضايا الأمةِ التي تعجُّ بها الساحةُ اليوم؟

فالجوابُ: موقفُنا المجمَلُ: هو لزومُ طريقةِ السلفِ، ومَنْ تبعهم من علماءِ الخلفِ، فلقد علمنا صحةَ هذا المذهب دليلًا وتجربةً، والله أعلم.

وموقفنا المفصلُ - في هذا الباب-: موجودٌ على صفحاتِ هذا الكتابِ المباركِ، وكلُّ ذلكَ مُدَعَّمٌ بالأدلةِ النقليةِ، والعقليةِ، والواقعيةِ، بها يغني عن إعادتِه هنا، فارجعْ إليه إن شئت أن تعرفَ موقفنا بإسنادٍ عالٍ، وإن شئت أن تنسبَ إلينا مالم نُقْل؛ فلسنا بأعزَّ ولا أفضلَ ممن تكلَّمْتَ فيهم بها هو أشرُّ وأضرُّ، حسبنا اللهُ ونعمَ الوكيل.

#### الشبهة الثلاثون

فإن قيل: لماذا تتكلمون على أخطائِنا، ولا تتكلمونَ على أخطاءِ الحكام مع كثرتِها واشتهارِها؟!

فالجوابُ: نحنُ لا نخرجُ عن طريقةِ السلفِ -إن شاء الله تعالى- وفي هذا الكتابِ بيانٌ مفصَّلٌ لمنهج السلفِ في هذا البابِ -ولله الحمد-.

وموقفُ السلفِ: الردُّ مفصلًا على أخطاءِ من ينتسبُ إلى العلمِ والدعوةِ إذا خالفَ جادةَ أهلِ السنةِ -على تفاصيلَ في ذلك- لاسيها فيها تعمُّ به البلوى، وبطونُ الكتبِ والمجلداتِ التي تئطُّ لها الإبلُ تشهدُ بذلك!!

وموقفُهم تجاهَ الحكام: الصبرُ على ظلمِهم، معَ نصحِهم -إن أمكن- سِرًّا، وعدمُ ذِكْر مَثالبِهم أمامَ الناسِ، والتعاونُ معهم في حدودِ نُصرةِ الحقِّ، والحذرُ من دنياهم وفتنتِهم في الدينِ والدنيا، وكذا إذا أرادَ أحدٌ أن يخرجَ على الحكام نَهَوْه عن ذلك، ووجُّهوا الناسَ للاشتغالِ بها يستطيعونه، وبها ينفعُهم في الدارَين، وخالفهم أهلُ البدع في ذلكَ -وذلك بعد استقرارِ الإجماع على المنع منَ الخروج- فلم يصبروا على ما رأوه من منكراتٍ، فسلُّوا سيوفَهم، فعادوا على الأمةِ بِشَرٍّ، وتاريخُ السلفِ شاهدٌ بذلك، ومَنْ تأملَ الأحاديثَ الواردةَ في ذمِّ الخوارج، والتهييج على قتالِهم، وحَثِّ الناسِ على دَفْع شرِّهم، وعدم الاغترارِ بها عندَهم من أعمالِ الخيرِ، والتفصيل في أعمالِهم وطريقتِهم، حتى ذكرَ النبيُّ اللَّهُ تَحليقَهم رءوسَهم، فمن تأمل هذا، وقارَنَ ذلكَ بالأحاديثِ الواردةِ في الصبرِ على أئمةِ الجَوْرِ -وإن أخذوا الأموالَ، وضربوا الظهورَ- ؛ علم أن منهجَ السلفِ مأخوذٌ من الكتابِ المستبينِ، والسنةِ الثابتةِ، والإجماعِ المُتَيقَّنِ، ومِن أجل ذلك كانوا وَسطًّا بينَ الفرق.

فلو قارنًا بين الحجاجِ بنِ يوسف، وبينَ بعضِ الخوارجِ لرأينا تهتكا وفجورًا في الحَجَّاجِ، وعبادةً وزهدًا في ذاك الخارجيِّ، ومع ذلك فقد فَرَّقَتِ السنةُ في كيفيةِ التعامل مع كُلِّ منها، ومَنْ كان على شاكلتِها، والله أعلم.

وليسَ ذلك من بابِ التزلُّفِ للحكامِ -كما يدعي بعضهم!!- ولكنَّ ذلكَ لدرءِ المفاسدِ، والحِفاظِ على بقايا الخيرِ والأمنِ والاستقرارِ، والله أعلم.

وقد قال ابنُ بَطالٍ: (وفي هذا الحديث أيضاً حجةٌ لما تقدم من تركِ القيامِ على السلطانِ -ولو جارَ- لأنه على أعلم أبا هريرة بأسماءِ هؤلاءِ وأسماءِ آبائِهم، ولم يأمرُه بالخروجِ عليهم -مع إخبارِه أنَّ هلاكَ الأمةِ على أيديهم- لكونِ الخروجِ أشدَّ في الهلاكِ، وأقربَ إلى الاستئصالِ من طاعتهم، فاختارَ أخفَّ المفسدتين، وأيسرَ الأمرين)(١) اه.

# الثبهة المادية والثلاثون

فإن قيل: إنَّ المستفيدَ من بيانِكم لهذهِ الأخطاءِ التي عندَنا: همُ الحكامُ الظَّلَمةُ، وأنتم تتزلفونَ لهم بذلك، وليسَ الوقتُ مناسبًا لبيانِ هذهِ الأخطاءِ!!

فالجوابُ: هذا الكلامُ منكم حسبَ فهمِكم القاصرِ، والذي ينطلقُ من سوءِ الظنِّ بمخالِفِكم -وإن كان في علمِ أحمدَ وتُقَى سفيانَ - فترمونه بأنه عميلٌ، أو جاسوسٌ، وأنه متزلِّفٌ لفلانٍ أو لفلانٍ... ونحوُ ذلك، كما أنَّ كلامَكم منطلقٌ من عاطفةٍ جياشةٍ، لا من قواعدِ أهل العلم؛ فاحذر -أيها الراغبُ في النجاةِ - منَ الجمعِ بينَ الجهلِ والظلم، وقد قال تعالى: ﴿وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا الله المستعان.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۳/۱۳)، حديث (۷۰۵۸).

فالبيانُ -لهذهِ الأخطاءِ- من علماءِ السنةِ ودُعاتِها وطلابِ العلمِ يُرادُ به أمورٌ، نها:

١- براءة الذمة ببيان الحق للناس، فإن الله -عز وجل- قد حَذَّر من مَغَبَّة تضييع ذلك، فقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ وَلَكَ، فقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَةُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَ مَآ فَنَ بَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ [آل عمران:١٨٧]، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيْنَتِ وَالْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ لُالنَّاسِ فِي الْكِنَابِ الْوَلْتِهِكَ يَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُهُمُ الله وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُونَ الْإِيرَانَ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُونَ اللهُ اللهُ وَيَعْمُونَ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللهُ اللهُ وَيَعْمُونَ اللهُ اللهُ عَنُونَ اللهُ وَاللهِ مِنْ اللهُ عِنُونَ اللهُ عَنُونَ اللهُ إِلَيْ اللهُ ال

وقوله على الله المن الله عن علم فكتمه الله يوم القيامة بلجام من نارٍ» (١) فالأمرُ دينٌ، فإذا تحققتِ المصلحةُ العظمى من البيانِ وجبَ القيامُ به، دون وكس ولا شطَطٍ، والله أعلم.

النصحُ للمخالفِ، وإزالةُ الشبهةِ عن قلبهِ، فالقلوبُ ضعيفةٌ، والشبهاتُ خطّافةٌ، ومَن أزالَ شبهةً عن قلبِ مؤمنٍ؛ فقد نفَّسَ عنه كُربةً من كُربِ الدنيا، وأزاحَ عنه بلاءً، ولا يخفى ثوابُ مَنْ كان كذلك -إذا صدقَ معَ اللهِ عزوجل في ذلك -.

ومعلومٌ أن أقربَ سبيلٍ لذلكَ: الإنصافُ للمخالِف، وسردُ الأدلةِ الدالةِ على الحقّ، والتلطفُ ما أمكن في العباراتِ، دونَ مجاملةٍ في بيانِ حقيقةِ المخالِف، وهذا ما أرجو أنني قد قمتُ به، وما أبرئُ نفسي من التقصيرِ، فاللهمَّ غفرانَك.

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (٣٦٥٨)، وابن ماجه (٢٦٦)، والترمذي (٢٦٤٩)، وأحمد (٢/ ٩٥٥)، [«صحيح الترغيب» (١٢٠)].

- ٣- الدفاعُ عن السنةِ ومنهجِ السلفِ الصالحِ، فيُذَبُّ عن السنةِ ما ليسَ منها، فتظهرُ السنةُ في بهائِها وجمالِها، بخلاف ما إذا سكتَ العلماءُ، وتكلمَ الحدثاءُ، فتظهرُ السنةُ في بهائِها وجمالِها، وإذا كان ذلك كذلك؛ فانتظرِ الساعة، كما فعند ذلك يُوسَّدُ الأمرُ إلى غيرِ أهلِه، وإذا كان ذلك كذلك؛ فانتظرِ الساعة، كما أخبرَ المصطفى -صلواتُ ربي وسلامُه عليه-.
- ٤- حماية المتمسكين بالسنة من دخول الشبهات عليهم، وصيانتهم من هذه
   الأفكار المنحرفة والتي عجَّتْ بها الساحة !!
- ٥- لزومُ طريقةِ العلماءِ في الذبِّ عن الدين، وإنْ سخِطَ الناسُ، واحتسابُ ذلك عندَ اللهِ -سبحانه-.
- ٦- الدفاعُ عن علماءِ الدعوةِ، وبيانُ صحةِ مذهبِهم، وسلامةِ طريقتِهم، واعتدالِ
   منهجِهم، لاسيما في زمنٍ كثرَ فيه الجفاةُ عنهم، واختلفت مشاربُهم -أصلَحنا
   اللهُ وإياهم-.
- ٧- لو سلمنا بأن جميع خالفيكم غيرُ مخلصين في بيانِ أخطائِكم!! فهذه أدلتُهم حسبَ علمي فها هو جوابُكم عنها، سواءٌ كانوا مخلصين أم لا؟ ودَعُوكم من نيَّتِهم، فهذا بينَهم وبينَ بارئِهم!! ألم يُجِبِ السلفُ عن أدلةِ مخالفِيهم دونَ النظرِ إلى نياتِهم؟! إنَّ هذا الأسلوبَ الذي تسلكونه؛ ليسَ أسلوبَ أهلِ العلم، إنها هو أسلوبُ من ينقادُ وراءَ العواطف، ويتكئ على اتهام الآخرين في نياتِهم!! فاتركوا نية مخالفِكم وراءَ النجم، وأجيبوا على أدلتِهم!!

وعلى كلِّ حالٍ: فأينَ آثارُ من اتهمَ أهلَ السنةِ بذلك، من آثارِ أهلِ السنةِ في الأمةِ سلفًا وخلفًا؟!

ولقد جرَّ بْنا كثيرًا من المفلسينَ العاجزينَ في ميدان الحججِ والبراهين يُعَوِّلُون -بكثرةٍ - على الطعنِ في نيةِ المخالفِ، ورميِه باللَّهثِ وراءَ الدنيا، والتزلّفِ لفلانٍ أو لفلانٍ، ونحوِ ذلك، وما أشبهَ هذا بها قيل: (رَمَتْني بدائِها وانْسَلَّتْ)!!

فامضوا -يا أهل السنَّةِ- على طريقِ سلفِكم، فلكلِّ خلفٍ سلفٌ، ولكلِّ سلفٍ خلفٌ، ولكلِّ سلفٍ ، ولكلِّ سلفٍ ، والله تعالى أعلمُ وأحكمُ.



## خاتمة فيها بشرى!!

تبشيرُه رضي المحافظين على الأمنِ في بلاد المسلمين بسعادة الدنيا والآخرة.

الأمنُ ضِدُّ الخوفِ، فإذا ذهبَ الأمنُ من بلدٍ حلَّ مكانهُ الخوفُ والحزنُ والحزنُ والرُعبُ والفَوضي والنَّهبُ والسَّلبُ وتركُ العبادةِ، وغيرُ ذلك من البلايا.

وفي ظلِّ الأمنِ يأمَنُ الناسُ على أنفسِهِم وأموالهِم وأعراضِهِم، ويتَمكَّنونَ
 من عبادةِ ربِّم.

قالَ تعالى: ﴿ وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴿ ١٠٠ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وقالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا آَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَيْخَ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْي ﴿ [البقرة:١٩٦]. ﴿ فَإِذَا آَمِنتُمْ ﴾ أي: إِذَا تَمَكَّنتم من أداءِ المَناسِكِ.

وقال تعالى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَاتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَننِتِينَ السَّكَا فَإِذَ الْمِسْتَمَ فَاذْ كُمُواْ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ اللَّهَ كَمَا عَلَمَ اللَّهِ اللهَ اللهَ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَيْ السَّكُونُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

ففي هاتين الآيتين عدةُ فوائد:

١ - منها: أهميةُ الصَّلاةِ والأمرُ بأدائِها في وقتِها على أيِّ وجهٍ.

٢ - ومنها: نعمةُ الأمنِ حيثُ تُؤدّى العبادةُ بوجودِه في أكملِ صورةٍ كما أمرَ اللهُ تعالى.

٣- ومنها: أن الأمن نعمةٌ تَستحِقُ شكرَ اللهِ وكثرةَ ذكرِه إذا وُجدَت؛ لقولِه تعالى:
 ﴿ فَإِذَا آمِن مَ مَا فَاذَكُرُ وَا ٱللّهَ ﴾ [البقرة: ٢٣٩]؛ فلذكرُ اللهِ حمدٌ وثناءٌ له وعليه،
 وكلُّ ذلكَ لما يَترتَّبُ على الأمنِ من نعم.

الأمنُ مِنَّةُ إلهيةٌ ومِنحةٌ ربانيّةُ وعطيّةٌ من اللهِ -جلَّ وعلا- يَمُنُّ به على من يشاءُ ومتى شاء سبحانه، لأن الأمرَ أمرُه والخليق خلقه ﴿ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَل اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ولذلك سألَ إبراهيمُ عَلِينًا ربَّهُ نعمةَ الأمنِ لذُريَّتِه قبلَ أن يَسألَهُ الرِّزقَ لهم.

قالَ تعالى في سورةِ البقرة: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ ٱجْعَلَ هَاذَا بَلَدًا ءَلِمِنَا وَأَرْزُقَ أَهَلَهُ مِنَ ٱلشَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة:١٢٦].

وقالَ تعالى في سورةِ إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَأَجْنُبْغِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْعَلْ وَالْجَعْبُ وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِلَى أَن قَالَ: ﴿ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ فَاجْعَلْ وَالْجَعْبُ وَالْمَعْبُ وَالْمَالِ اللَّهُ مَن الشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَشَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُمْ وَالْرَافَةُ اللَّهُمْ وَالْرَافِيمِ اللَّهُمْ وَالْمَالَ اللَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُمْ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقد استجابَ اللهُ عزَّ وجلَّ دعوة إبراهيمَ عليَّكُ وجعلَ مكّة حَرَماً آمناً، فقالَ تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلَنا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَيا لَبُطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِيغَمَةِ ٱللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ آَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَيا لَبُعَمِةِ اللَّمنِ وأمرَهم أن وَبِيغِمَةِ ٱللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ آلله الله على قُريشٍ بنعمةِ الأمنِ وأمرَهم أن يَشكروه عليها.

قالَ تعالى: ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَفَ مِنْ أَرْضِنَا ۚ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِن لَدُنّا وَلَاكِنَ أَكُنّا مَنْ أَكُنّا مَن عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّ

ونعمةُ الأمنِ نعمةٌ عظيمةٌ جداً، لا يَعرِفُ قدْرَها إلا من حُرمَها، وقد جاءَتِ الأدلةُ الكثيرةُ في الكتابِ والسُّنةِ تدلُّ على نعمةِ الأمنِ.

### أولاً: الأدلةُ من كتاب الله.

١ - امتنَّ اللهُ على عبادهِ بنعمةِ الأمنِ في غزوةِ أُحد؛ حيثُ ذكَّرَهم بتلكَ النِّعمةِ في ذلكَ الموطنِ الصَّعبِ الذي احتاجوا فيه للرَّاحةِ والطُّمأنينة.

قالَ تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعَدِ ٱلْغَمِّ أَمَنَةً نَعَاسًا يَغْشَى طَآبِفَ تَمِنكُمْ ... ﴾ [آل عمران:١٥٤].

٢- وامتن الله على موسى عليسه بالأمن وذهاب الخوف عندَما أمره أن يُلقي عصاه، فقالَ تعالى مُخاطباً موسى: ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَ أَكُمَا كَا أَبُا جَالَنُ اللهِ عَصاه، فقالَ تعالى مُخاطباً موسى: ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَ أَكُمَا كَا أَبُا جَالَنُ وَلَا تَخَفَ إِنَكُ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ ﴿ القصص].

٣- وامتنَّ اللهُ تعالى على قوم سبأٍ أو مملكةِ سبأ وأهلِها بعديدٍ من النِّعم:

منها: أمنُ الطَّريق بينَ القُرى والأماكن، معَ وضوحِ الطَّريقِ برؤيةِ القُرى.

قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَــُرَكِنَا فِيهَا قُرُى ظَلِهِـرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّـنَيِّ لِي اللهِـرَةُ وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّـنَيِّ لِي اللهِـرَةُ وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّـنِيرُ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

٤ - ولقد مَنَّ اللهُ تعالى على نبيِّه محمَّدٍ على نبيِّه بنعمةِ دخولِ المسجدِ الحرامِ وهـ و آمـنُ مع أصحابِه.

فقالَ تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهُ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَذْخُلُنَ الْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧].

# ثانياً : نعمةُ الأمنِ في السُّنةِ المطهرة

١ - قالَ ﷺ: «مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِنًا فِي سِرْبِهِ، مُعَافَى فِي جَسَدِهِ، عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ؛
 فَكَأَتْمًا حِيزَتْ لَهُ الدُّنْيَا بِحَذَافِيرِهَا» (١).

<sup>(</sup>۱) حسن لغيره: رواه الترمذي (۲۳٤٦)، وابس ماجه (۱٤۱۶)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۳۰۰)، [«صحيح الترغيب» (۸۳۳)].

ِ فَتَأَمَّلَ يَا عَبِدَ اللهِ! هذا الحديثَ فإنه يَدلُّ على أنَّ من حازَ على ثلاثةِ أشياءَ فكأنه ملكَ الدُّنيا بأسرها:

أولاً: الأمنُ في النَّفسِ والمالِ والأهلِ والعيال.

ثانياً: الصِّحَّةُ والعافيةُ في الجسد.

ثالثاً: تَوفُّرُ قوتِ اليوم.

فأولاً بدأ النَّبيُّ عُلَيْ بنعمةِ الأمنِ؛ لأنه لا لذة ولا تَمَتُّعَ بنعمةِ العافيةِ والطَّعامِ الله الله وجودِ نعمةِ الأمنِ والأمانِ.

إذن المسلمُ الكاملُ الإسلامِ من سلمَ النّاسُ من أذاه؛ بيدِه أو بقولِه، ولا شكَّ أن أذيّة النّاسِ بالقَتلِ، والتّفجيرِ، واحتجازَهم كرَهائنَ، وقتلَ أطف الهِم، وإتلافَ أموالهِم، كلُّ ذلكَ داخلٌ تحتَ هذا الحديثِ. فتأمَّل أيُّها المسلم!!

٣- وقالَ ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاَحَ فَلَيْسَ مِنَّا» (٣). وفي لفظ: «مَنْ سَلَّ عَلَيْنَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (١٠)، ومسلم (٤٠).

<sup>(</sup>٢) «شرح مسلم» للنووي (١/ ٢/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه: رواه البخاري (٦٨٧٤)، ومسلم (٩٨).

السَّيْفَ فَلَيْسَ مِنَّا»(١).

فعلى من سوَّلَت له نفسُه أو حرَّضَه غيرُه على قتلِ المسلمِينَ في عُقرِ دارِهم أن يَتمعَّنَ في هذا الحديثِ مَلِيًّا؛ لأن معناه عميقٌ جداً وخطير؛ فهو يُشكِّلُ تهديداً لكلِّ من سوَّلَت له نفسُه بقَتلِ المسلمِينَ سواءٌ بالسِّيفِ أو التَّفجيرِ أو الاغتيال.

٤ - وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى قَالَ: حَدَّنَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ وَ الْمَهُمْ اللَّهُ مَكَانُوا يَسِيرُونَ مَعَ النَّبِيِّ وَ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهِ مَعْهُمْ اللهِ مَعْهُمْ إِلَى حَبْلٍ مَعَهُ وَانْطَلَقَ بَعْضُهُمْ إِلَى حَبْلٍ مَعَهُ وَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

قلت: نفيُ الحِلِّ هنا غايةٌ في الزجرِ عن التَّرويعِ والفَزعِ، ودعوةٌ لرَفعِ الرَّوعِ الرَّوعِ والفَزعِ، ودعوةٌ لرَفعِ الرَّوعِ والخوفِ عن النَّاس، فلا ينبغي للمُسلمِ أن يُفزعَ أو يروِّع مُسلماً ولو بأخذِ أبسطِ الأشياءِ عنه كالحَبلِ مثلاً، فكيفَ بالتَّفجيرِ، والإرهابِ، وسَلبِ حياتِه منه، أو أطرافِه أو مالِه أو بيتِه أو عيالِه؟!

الأمنُ في المجتمع نعمةٌ عظيمةٌ تُطلبُ من الله وحدَه، ومن رحمةِ الله بعبادهِ أن جعلَ للأمنِ أسباباً؛ من جاءَ بها تحصَّلَ على الأمنِ، وجَعَلَ أيضاً أسباباً لـذهابِ الأمنِ؛ فمن فَعلَها حُرِمَ نعمةَ الأمن.

وها أنا أضعُ أمامَ المسلمِينَ في كلِّ مكانٍ حُكَّاماً ومحكومِينَ أسبابَ الأمن ليهلِكَ من هلكَ عن بيِّنةٍ ويحيى من حَيَّ عن بيِّنةٍ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (٩٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود (٥٠٠٤)، وأحمد (٥/ ٣٦٢)، انظر: [«صحيح الترغيب» (٢٨٠٥)]

السببُ الأولُ: الإيمانُ الصادقُ والعملُ الصالحُ، والابتعادُ عن كلِّ مظاهرِ الشركِ والمعاصي.

- الإيمانُ الصّادقُ والعملُ الصّالحُ من أهمِّ الأسبابِ التي يَحصلُ بها الأمنُ والأمانُ في بلادِ المسلمِين.
- والشِّركُ والمعاصي سببٌ من أسبابِ غيابِ الأمنِ في كثيرٍ من بلادِ المسلمِين.

قالَ تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَ لَمُمْ دِينَهُمُ الّذِيكِ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُ بَدِّلُهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْعًا ۚ وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴿ فَ النور].

وقالَ تعالى: ﴿ فَأَى الفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِاللَّمْنِ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا مَنُوا وَلَهُ يَلْبِسُوۤ المِيكَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَيْهِ كَا الْمَنْ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْوَلَيْهِ كَا لَمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْوَلَيْهِ كَالُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقالَ تعالى: ﴿فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۞ ﴿ [الأنعام]. وإذا انتفى الخوفُ والحُزنُ بسببِ الإيهانِ حَصلَ الأمنُ والأمان.

فالإيهانُ والأمنُ مُترابِطانِ إذا وُجِدَ هذا وُجدَ ذاك، كها أن السَّلامةَ مرتبطةٌ بالإسلام، يَظهرُ ذلك من قولِه عُنْ إذا رَأَى الهِلَالَ: «اللهمَّ أَهِلَهُ عَلَيْنَا بِاليُمْنِ وَالإِيمَانِ وَالسَّلَام، رَبِّ وَرَبُّكَ الله» (١).

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۳٤٥١)، وأحمد (۱/ ١٦٢)، وأبو يعلى (٦٦١)، والحاكم (٧٧٦٧)، [«السلسلة الصحيحة» (١٨١٦)].

فالأمنُ لَزِيمُ الإيهانِ وقرينُه، والسَّلامةُ لِزِيمةُ الإسلامِ وقرينتُه، فمن طَلبَ الأمنَ والسَّلامةَ فعليه بالإيهانِ والإسلامِ، ولهذا يُربِّي الإيهانُ أهلَه على ما يُحقِّقُ أمنَهم.

قَالَ عُكَانَى: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِمْ وَأَمْوَا لِحِمْ» (١).

فمن هذا الحديثِ نعلمُ أن تحقيقَ أهلِ الإيمانِ وأهلِ الإسلامِ للإيمانِ والهلِ الإسلامِ للإيمانِ والإسلامِ -على صورتِه الصَّحيحةِ بقواعدِه وضوابطِه الشَّرعيَّةِ- هو الذي يُحقِّقُ لُم الأمنَ، وهو الذي يَجلِبُ لهم السَّلامة.

السببُ الثّاني: تطبيقُ الحدودِ التي فيها ردعُ المعتدي، وكفُّ الظالمِ كما جاءت في الشريعة الإسلامية.

قالَ تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمُ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَيْةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا ٱنْزِلَ إِلَيْهِم مِن رَّيِهِمْ لَأَكُواْ مِن فَوْقِهِدُ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِد ﴾ [المائدة: ٢٦].

وقالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيِّ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ وَقَالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيِّ الْمُحُرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ اللَّعَبْدِ وَالْمُعَرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ الْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَالْمُعَرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ الْعَبْدِ وَالْعَبْدِ وَاللَّهُ عَذَابُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ وَعَذَابُ اللِيمُ اللَّهُ وَلَكُمْ فِي وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوَةً يَتَأُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (۲٦٢٧)، والنسائي (٨/ ١٠٤)، وأحمد (٢/ ٣٧٩)، والحاكم (٢٢)، [«صحيح الجامع» (٧٦١)].

# فالأمنُ والأمانُ والحياةُ السعيدةُ والبركةُ في ظل شريعة الإسلام.

• فالإسلامُ دينُ الأمنِ والأمانِ، جاءَ لحفظِ الدِّينِ والنَّفسِ والمالِ والعَقلِ والعِرضِ؛ وهي الضَّروراتُ الحَمسُ التي جاءَتِ الأديانُ تَحفظُها وفي مُقدِّمتِها الإسلام.

فحِفاظاً على الدِّينِ شَرِعَ اللهُ حدَّ الرِّدَّة، فقالَ عَلَيُّكَ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ» (١٠).

وحفاظاً على النَّفس شَرعَ اللهُ حدَّ القَتلِ، قالَ تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَاۤ أَنَّ اللَّهَ مَا اللهُ عَلَيْهِمْ فِيهَاۤ أَنَّ اللَّهُ مَا اللهُ اللّهُ اللهُ ال

وحفاظاً على المالِ شَرعَ اللهُ حدَّ السَّرِقة، قالَ تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقَ وَٱلسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُ مَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ آللَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيرٌ حَكِيدٌ ﴿ آللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيرٌ حَكِيدٌ ﴿ آللهُ اللهُ اللهُ

وحفاظاً على العَقلِ شَرَعَ اللهُ حدَّ الخَمرِ فقالَ ﴿ اللهُ عَلَى الْحَكْمِ الْخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ، فَإِنْ عَادَ الرَّابِعَةِ فَاجْلِدُوهُ، فَإِنْ عَادَ النَّالِيَةِ فَاجْلِدُوهُ، فَإِنْ عَادَ الرَّابِعَةِ فَاجْلِدُوهُ، فَإِنْ عَادَ الرَّابِعَةِ فَاجْلِدُوهُ،

وحفاظاً على العِرضِ شَرَعَ اللهُ حدَّ الزِّني، قالَ تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِ فَٱجْلِدُوا كُلَّ وَبِعِدِمِّنَهُمَا مِأْتَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور:٢]. والزَّاني المُحصَنُ يُرجمُ حتّى الموتِ.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٣٠١٧).

<sup>(</sup>۲) صحيح: رواه الترمذي (۱٤٤٤)، والنسائي في الكبرى (۲۹۹ه)، وأحمد (۹۳/۶)، من حديث معاوية، ورواه أبو داود (۶۱۲)، وأحمد (۲/ ۲۱۶)، من حديث عبد الله بن عمرو [«صحيح الترغيب» (۲۳۸۱)].

ففي ظلِّ شريعةِ اللهِ يكونُ الأمنُ والأمانُ في البلاد، وإذا لم تُطبَّق حدودُ اللهِ غابَ الأمنُ والأمانُ عن المجتمعات.

# السببُ الثالث: إعطاءُ الحقوقِ لأصحابها

النَّاسُ إذا أعطوا حقَّ اللهِ عليهم بأن عبدوهُ وحدَهُ لا شِريكَ له، وأطاعوا رسولَهُ سُلِيًا، وأعطى كلُّ واحدٍ منهم حتَّ الآخرِ سادَ الأمنُ والأمانُ في المجتمع.

• ومن أعظمِ الحقوقِ التي تُـوفِّرُ الأمنَ والأمانَ في المجتمعِ حقُّ الرَّاعي والرَّعيّة، فما من رعيَّةٍ إلا ولا بدَّ أن يكونَ لها راعٍ، وقد جَعلَ الشرعُ للرَّعيَّةِ حقوقاً على الرَّاعي، وجَعلَ الرَّعيَّةِ والرَّاعي على الرَّاعي، وجَعلَ للرَّاعي حقوقاً على رعيَّتهِ، فإذَا أدّى كلُّ من الرَّعيَّةِ والرَّاعي هذه الحقوقَ سادَ الأمنُ في البلاد.

### أولاً: حقوقُ الرعية على الراعي.

## من حق الرعية على الراعي:

١- أن يَحكُمهم بالعَدلِ والحقِّ ولا يَظلِمهم، ويكونُ ذلكَ في ظلِّ شريعةِ الله، استجابةً لقولِه تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُم ﴾
 [المائدة: ٤٩]. ولقولِه تعالى: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَا جَعَلْنكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَمَم كُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْحَقِيّ وَلَا تَتَبِع ٱلْهَوَى ﴾ [ص: ٢٦].

٢ - أن يَنصحَ لهم دائمًا ولا يَغُشُّهم.

قَالَ عَالَىٰ اللهِ اللهِ عَلَى أَمْرَ الْمُسْلِمِينَ ثُمَّ لاَ يَجْهَدُ أَمُمْ وَيَنْصَحُ إِلاَّ لَمْ يَدْخُل

مَعَهُمُ الْجَنَّةَ»(١).

وقالَ ﷺ: «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ الله رَعِيَّةً يَمُوتُ يَـوْمَ يَمُوتُ وَهُـوَ غَـاشٌّ لِرَعِيَّتِهِ إِلاَّ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الجُنَّةَ» (٢).

٣- أن يَرفقَ بهم ولا يَشُقُّ عليهم

قال ﷺ: «اللهمَّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَاشْقُقْ عَلَيْهِ، وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَاشْقُقْ عَلَيْهِ، وَمَنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ» (\*\*).

٤ - أن يَتَّخِذَ بطانةً صالحةً تأمرُه بالمعروفِ، وتَصدقُهُ الأخبارَ عن رعيَّتِه.

قَالَ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ اللهُ مِنْ نَبِيِّ وَلَا اسْتَخْلَفَ مِنْ خَلِيفَةٍ إِلَّا كَانَتْ لَهُ بِطَانَتَ انِ: بِطَانَةٌ تَأْمُرُهُ بِالشَّرِّ وَتَحُضُّهُ عَلَيْهِ ، فَالمُعْصُومُ مِنْ عَصَمَ اللهُ تَعَالَى ﴿ نَهُ مُنْ عَصَمَ اللهُ تَعَالَى ﴾ (١).

فعلى الرّاعي أن يُؤدي هذه الحقوقَ لرعيَّتِه لثلاثةِ أمور:

الأمر الأول: لأنَّ اللهَ سائلهُ يومَ القيامةِ عن رعيَّتِه قالَ ﷺ: «كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَ الأمر الأول عَنْ رَعِيَّتِهِ...» (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٢٨).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه البخاري (١٩٨).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه: رواه البخاري (٨٩٣)، ومسلم (١٨٢٩)، واللفظ للبخاري.

الأمر الثاني: ليسودَ الأمنُ والأمانُ في رعيتِه.

## ثانياً: حقوق الراعي على رعيته

١- أن يسمَعوا له ويطيعوا ما لم يأمرهم بمعصية الله؛ استجابةً لقولِه تعالى:
 ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء:٥٩].

ولقولِه ﷺ: «عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَلَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةَ»(١).

وقالَ ﴿ اللهُ عَصَى اللهُ ، وَمَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى الله ، وَمَنْ يُطِعِ الأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي » (٢) . الأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي ، وَمَنْ يَعْصِ الأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي » (٢) .

٢- أن لا ينزِعُوا يداً من طاعةٍ، ولا يَخرُجوا عليه استجابةً لقولِه ﷺ: «مَنْ خَلَعَ
 يَدًا مِنْ طَاعَةٍ (٣)، لَقِيَ اللهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا حُجَّةَ لَهُ، وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنْقِهِ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٧١٤٤)، ومسلم (١٨٣٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٢٩٥٧)، ومسلم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٣) (من خلع يداً من طاعة) أي: خرج عنها بالخروج على الإمام وعدم الانقياد له في غير معصية.

بَيْعَةٌ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً»(١).

أي: لا يَجوزُ للرَّعيَّةِ أن تَسمعَ للرَّاعي إذا أمرَهم بمعصيةِ اللهِ، ومع ذلكَ لا يَنزِعونَ يداً من طاعتهِ في المعروفِ، ولا يَخرجونَ عليه بالسَّيفِ ليسودَ الأمن والأمان.

- وسأل رجلٌ رسول الله على فقال: يَا نَبِيَّ الله! أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمَرَاءُ
  يَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقَّنَا، فَهَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ، فَقَالَ
  رَسُولُ اللهَ عَلَيْهِمْ مَا مُمِّلُوا، وَعَلَيْحُمْ مَا
  مُمِّلْتُمْ» (٣).
- وقالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَيَارُ أَئِمَّتِكُمُ الَّذِينَ تُحِبُّونَهُمْ وَيُحِبُّونَكُمْ، وَتُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ -أي: تدعون لهم وَيُسَصَلُّونَ عَلَيْكُمْ، وَشِرَارُ أَئِمَّ تِكُمُ الَّذِينَ تُبْغِضُونَهُمْ وَيُلْعَنُونَكُمْ » وَشِرَارُ أَئِمَّ تِكُمُ اللَّذِينَ تُبْغِضُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ »، قَالَ: قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله! أَفَلَا وَنُنَابِذُهُمْ -أي: بالسَّيْفِ-؟ قَالَ: «لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، لَا، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلَاةَ، لَا، مَا أَقَامُوا

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٥١).

<sup>(</sup>٢) منفق عليه: رواه البخاري (٣٦٠٣)، ومسلم (١٨٤٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٦).

فِيكُمُ الصَّلَاةَ»(١).

- وقالَ ﷺ: «أَلَا مَنْ وَلِيَ عَلَيْهِ وَالٍ، فَرَآهُ يَأْتِي شَيْعًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، فَلْيَكْرَهْ مَا يأتِي شَيْعًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللهِ، فَلَا يَنْزِعَنَّ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ» (٢).
- ولما ذكرَ النَّبَيُّ عَلَيْكَ لَخذيفةَ عن الأئمَّةِ الذين لا يَهتدونَ بهديه ولا يَستنُّونَ بسُنَّتِه: قالَ حذيفة: كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ الله! إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِك؟ قَالَ عَلَيْكَ: (الله عَلَيْكَ: قَالَ عَلَيْكَ: قَالَ عَلَيْكَ: (الله عَلَيْكَ: قَالَ عَلَيْكَ: (الله عَلَيْكَ: فَاسْمَعْ وَأَطِعْ (الله عَلَيْكَ) وَأُخِذَ مَالُكَ، فَاسْمَعْ وَأَطِعْ (الله عَلَيْكَ).
- ٣- النَّصيحةُ لهُ سِرّاً، ولا يُلنيعونَ عُيوبَهُ في مجالسِهم وعلى المنابِ وفي وسائلِ الإعلام؛ استجابةً لقولِه ﷺ: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ» قُلْنَا: لَمِنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «للَّ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ» (1).

ولقولِه ﴿ عَلَانِيَةً، وَلَكِنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانٍ فَلا يُبْدِهِ عَلانِيَةً، وَلَكِنْ يَأْخُذُ بِيَدِهِ فَيَخْلُو بِهِ، فَإِنْ قَبِلَ مِنْهُ فَذَاكَ، وَإِلا كَانَ قَدْ أَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه مسلم (١٨٥٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٥٥).

<sup>(</sup>٥) صحيح: رواه أحمد (٣/ ٣٠٤)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٨٧٦)، والطبراني في «الـشاميين» (٩٧٧)، والحاكم (٢٦٩٥)، [«ظلال الجنة» (١٠٩٦)].

السببُ الرابع: الصبرُ وعدم الاستعجالِ، والرجوعُ في الفتن والنوازل لأهل العلم.

ولقولِه ﴿ الْأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الأَرتِّ: ﴿ وَالله لَيُتِمَّنَّ اللهُ هَـذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ، لاَ يَخَافُ إِلَّا اللهَ، وَالذِّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ (١).

وإذا نزلَت الفتنُ فيَجبُ على الناسِ أن يرجِعوا إلى أهلِ العلمِ قبلَ إذاعتِها، قبالَ تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمُ آمَرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِذَا جَآءَهُمُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ وَلَوْ لَافَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَإِلَى السَّاءَ.

لَا تَبْعَتُهُ ٱلشَّيْطِانَ إِلَّا قَلِيلًا اللَّهِ النساءا.

• عن الزُّبيرِ بن عديِّ قالَ: أتينا أنسَ بنَ مالكِ ﴿ فَالَ فَالَا إِلَهُ مَا نَلقَى مَن الخُجّاجِ. فقال: «اصْبِرُوا، فَإِنَّهُ لاَ يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا وَالَّذِي بَعْدَهُ شَرُّ مِنْهُ، حَتَّى تَلْقَوْا رَبَّكُمْ ». سمعتُهُ من نبيكُم ﴿ اللَّهُ اللَّ

قالوا لو وُضِعَ ظلمُ الحجاجِ في كِفَّةٍ ووضِعَ ظلمُ الأمَّةِ في كِفَّةٍ لرجحَ ظلمُ

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه البخاري (٣٦١٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٧٠٦٨).

الحجاج، ومع ذلك عندَما اشتكى الناسُ ظلمَ الحجّاجِ لأنسِ بنِ مالكٍ ويُنفُ أمرَهم بالصَّبرِ ولم يأمرُهم أن يحرِقوا أنفسَهم، ولم يأمرهم بالخروج إلى الشَّوارعِ في مُظاهراتٍ يَهتِفونَ فيها بسُقوطِ الحجّاجِ، ويكسرونَ ويُدمِّرونَ ويَنهبونَ ويَقتلونَ رجالَ الأمنِ. ما هذه الفوضى التي تَحدثُ في بلاد المسلمِينَ يا أمّة الإسلام؟!

• الأمنُ نعمةٌ عظيمةٌ لا يعرفُ قدرها إلا من فقدها، والمحافظون على الأمن في بلاد المسلمين أجرُهم عند الله عظيم، ولكن من هم المحافظون على الأمنِ في بلاد المسلمين؟

المحافظونَ على الأمنِ في بلادِ المسلمِينَ هم:

- ١- العلماءُ الرّبانيّونَ، والـدُّعاةُ المُخلِصون، فهم يُفَقِّهونَ النَّاسَ في دينِهم،
   ويُعرِّفونَهم بحقِّ الرّاعي عليهم فلا يَخرُجون عليه، فيسودُ الأمنُ في البلاد.
- ٢- الحاكمُ الذي بيدِه أمرُ البلادِ فهو يَردَعُ الظّالم، ويأخذُ للمَظلومِ حقَّهُ، ويردُّ الحقوقَ إلى أصحابِها.
  - ٣- الرَّعيَّةُ إذا عَرِفَت ما لها وما عليها سادَ الأمنُ في البلاد.
- ٤ رجالُ الأمنِ بجَميعِ طبقاتِهم يُحافِظونَ على الأمنِ، ويَسهرونَ باللَّيلِ حفاظاً على الأرواح والأموالِ والأعراضِ وغيرِها.

# هؤلاء جميعاً يُبشِّرُهم ربُّهم في كتابِه ، ورسولُهم ﷺ في سنَّتِه بما يلي:

أولاً: بظلِّ عرش الرحمن يوم لا ظل إلا ظله.

قَالَ عَلَيْهُ: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ الله فِي ظِلِّهِ، يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ: إِمَامٌ عَادِلٌ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ اللهِ تَعَالَى، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المَسَاجِدِ، وَرَجُلاَنِ تَحَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ، وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ اللهَ، وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ اللهَ، وَرَجُلٌ دَكَرَ الله وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (١).

#### ثانياً: بمحبة الله

قالَ تعالى: ﴿ وَأَقْسِطُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ١٠٠٠ ﴾ [الحجرات:٩].

وقالَ ﷺ: «إِنَّ الْمُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُـودٍ، الَّـذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا» (٢).

فالعدلُ سببٌ لكلِّ خيرٍ، والظلمُ سببٌ لكلِّ شرِّ، فالحاكمُ العادلُ يُحبهُ شعبُهُ، وهذا من أهمٍّ أسبابِ الأمنِ والأمان.

## ثالثاً: بالنجاةِ من النار

والـمُحافِظونَ على الأمنِ في بـ لادِ المسلمِينَ مـن رجـالِ الأمـنِ وغـيرِهم إذا

<sup>(</sup>١)متفق عليه: رواه البخاري (١٤٢٣)، ومسلم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٢)صحيح: رواه مسلم (١٨٢٧).

أرادوا بعَملِهم وجهَ اللهِ عزَّ وجلَّ نَجَوا يومَ القيامةِ من عذابِ النَّارِ إذا ماتوا على التَّوحيد.

قَالَ ﴿ عَيْنَانِ لَا تَمَسُّهُمَا النَّارُ أَبَدًا: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، وَعَـيْنٌ بَاتَـتْ تَحُرُسُ فِي سَبِيلِ اللهِ (۱).

وقالَ عَلَيْكَ: «مَا اغْبَرَّتْ قَدَمَا عَبْدِ فِي سَبِيلِ الله فَتَمَسَّهُ النَّارُ»(٢).

### رابعاً: يبشرهم بالجنة.

قالَ عُلَيْ في غزوة الأحزاب لأصحابه: «مَنْ يَأْتِنا بِخَبَرِ الْقَوْمِ -أي: العدو-أشْرَطُ لَهُ الرَّجْعَةَ، وَأَضْمَنُ لَهُ الجنّة»(٣).

وقالَ ﷺ: «أَهْلُ الجُنَّةِ ثَلَاثَةٌ: ذُو سُلْطَانٍ مُقْسِطٌ مُوَقَّقٌ، وَرَجُلٌ رَحِيمٌ لِكُلِّ فَي قُرْبَى وَمُسْلِمٍ، وَعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالٍ» (٤٠).

نسأل الله سبحانه أن يجعلنا وإياكم من المحافظين على إيهان وأمْنِ بلاد المسلمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أبو يعلى (٤٣٤٦)، من حديث أنس، والترمذي (١٦٣٩)، من حديث ابن عباس [«صحيح الترغيب» (١٢٣٠)].

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٢٨١١).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أحمد (٥/ ٣٩٢)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٢١٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه مسلم (٢٨٦٥).



#### الفهارس العامة

- فهرس الآيات
- فهرس الأحاديث
  - فهرس الآثار
  - فهرس الفوائد
- الفهرس الموضوعي



رَفَّحُ مجس لارَجَعِي الْمُجَتَّرِي لَّسِلَتُهُمُ لَانِيْزُمُ لَانِوْدِي www.moswarat.com

# فهرس الآيات

| رقم الصفحة | رقمها   | الآية                                                                    |
|------------|---------|--------------------------------------------------------------------------|
|            |         | سورة البقرة                                                              |
| ٣٠         | ۹-۲۱    | يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَغَدَعُونَ             |
| ۲٦         | 17-11   | وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ             |
| 187        | ۲۷      | ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيكَنقِهِ،               |
| 77, 70     |         | وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَلاَا بَلَدًا                 |
| 198        | 10•     | وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ               |
| 707        | 104-100 | وَلَنَبْلُوَنَكُمْ مِثَىٰءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ    |
| ٣٦٦        | 107     | إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا ٓ إِلَيْهِ رَحِعُونَ                            |
| ٣٥٢        | 109     | إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمَيِّنَتِ وَٱلْحُكَىٰ |
| 1٧٥        | AF1-PF1 | يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَىٰلًا              |
| 180        | 1٧٢     | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَفْنَكُمُ   |
| ١٨         | ١٧٨     | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي        |
| ויזדיי     | V9-1VA  | يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي        |
| ٣٤٥        | ١٨٩     | وَأَتُوا ٱلْبُسِيُوسَ مِنْ أَبُوَيِهِا                                   |
| ٢٣٤        | 19•     | وَقَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَنتِلُونَكُمْ              |
| ٣٤٠        | ١٩١     | وَٱلْفِنْدَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتْلِ                                     |
| ۷۵۲، ۲۶۳   | ۳۹ ۱    | وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ   |

| لفتن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ● ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                     |  |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|
| 07198                                     | وَإَعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ                             |  |
| ٣٤٣١٩٥                                    | وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرْ إِلَىٰ النَّهُلُكَةِ                          |  |
| ٣٥٥١٩٦                                    | فَإِذَآ أَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٓ الْحَيِّ فَمَا      |  |
| Y•                                        | وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي                                |  |
| 7                                         | وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ                                           |  |
| 317717                                    | أَمْ حَسِبْتُتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم           |  |
| 717٥٨٢                                    | وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ مُ لَاتَعْلَمُونَ                               |  |
| TE                                        | يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيدُّ قُلْ                |  |
| 770                                       | إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ             |  |
| ۲۲۰                                       | وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ                            |  |
| ٨٣٧-٣٣٨                                   | حَنفِظُوا عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَالصَّكَلَوةِ ٱلْوُسْطَىٰ                     |  |
| ٢٥٦                                       | فَإِذَآ أَمِنتُمْ فَأَذَّكُرُواْ اللَّهَ                                   |  |
| ٣٣٩١٩١                                    | وَٱلْفِلْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتَلِ                                       |  |
| TT971V                                    | وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ                                      |  |
| 7A7 VP7, 037                              | لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا                             |  |
| سورة آل عمران                             |                                                                            |  |
| ٧٢٧، ٢٧، ٧٧                               | هُوَ ٱلَّذِىٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِلَنَبَ مِنْهُ ءَايَكُ ثُمَّ كَمَنَّ تُ |  |
| ٧٦v                                       | فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَيْئَجُ                                |  |
| ٣٤٠،١٧٦ ١٩                                | إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ                                   |  |

٣٨.....٣١

قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ

| ٥٨٢١٠،٢٧١،٠٤٣   | وَمَن يَنْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْكَيْمِ دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ                    |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| v               | تَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّى تُقَالِهِۦ                  |
| ۲۰۸١٠٢          | تَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ.                                                  |
| ١٨٥١٠٣          | وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبَّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ                       |
| ١٧٦٢٧١          | وَأَعْنَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَدِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَٱذْكُرُوا           |
| 7.7.179         | وَلَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ نَفَرَقُواْ وَآخَتَلَفُوا مِنْ                          |
| ١٠٦             | رور يَوْرِ فِي مِرْدِوْرِ كِيَّةُ رَفِيْدِهِ مِنْ<br>يُوم بَيض وجُوهُ ونسود وجُوهُ |
| ١٣٩١١٢-١١٠      | كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ                            |
| ٠٢١             | وَإِن تَصْـهِرُواْ وَتَـتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ                        |
| YYY1Y٣          | وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ                           |
| Y 9 W 1 TV      | قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُّ فَسِيرُوا فِي                                   |
| 79° 1°°V        | فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ                          |
| ۲۸٤3۸۲          | وَلَا نَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُواْ وَآنَتُمُ ٱلأَعْلَوْنَ                            |
| 777127-18.      | إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْمُسَ الْقَوْمَ قَدْرُحُ                              |
| Tov10£          | ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُم مِّنَا بَعْدِ ٱلْغَيْرِ                                   |
| YAE100          | إِنَّ ٱلَّذِينَ قَوَلُواْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَىَ ٱلْجَمْعَانِ                    |
| ١٥٧             | وَلَئِن قُتِلْتُدُ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْمُتُّكُمْ لَمَغْفِرَةٌ                  |
| ٠٢١             | إِن يَنصُرَّكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَخَذُلُكُمْ                 |
| ٥٢١٨٥، ٢١٢، ٤٨٢ | أَوَلَمَّا أَصَابَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُم                                   |
| ۲۳۲۲۳۹          | وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِيسَبِيلِٱللَّهِ آمْوَتُا                   |

#### 

| ۲۸۰ ۱۸٦                    | تُتْبَلُونُكَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ                                 |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| TOT 1AV                    | وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتنبَ                   |
| ١٩٩١٩٢                     | إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ،                            |
| 190                        | فَٱلَّذِينَ هَـاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْمِن دِيَندِهِمْ وَأُوذُواْ               |
|                            | سورة النساء                                                                   |
| ٧١                         | يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقَوُا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُم مِن              |
| ٧٥٣٥                       | وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ.     |
| ۳۸٥٢٢                      | وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٰ أَوْلِي ٱلْأَمْرِ                    |
| PO VO. PAI. 0 • Y. TFT:FFY | يَّنَا يُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا               |
| ٥٢٨٣، ٨١٣                  | فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ                          |
| YTV V£                     | وَمَن يُقَنتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ                  |
| ٧٦                         | ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَنْلِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ |
| ٥٨٧٩                       | مَّأَ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ هَِنَ اللَّهِ وَمَآ                             |
| ٣٨ ١٥٢، ٢٣                 | وَإِذَاجَاءَهُمْ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ                         |
| ۲٤٠ ٩٣                     | وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَيِّدًا فَجَزَآؤُهُ                             |
| 1986188110                 | وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ                     |
| 71717                      | لَّيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَآ أَمَانِيِّ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ                   |
| 7.9149-147                 | بَشِرِ ٱلمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا                         |
| 1911٧١                     | لَا تَغُلُواْ فِي دِينِكُمْ                                                   |

#### سورة المائدة

| ۲۸۱۲         | وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَئَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ                      |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------|
| Y • V Y      | وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَىٰ                                 |
| Y • £ Y      | وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَثُواْ            |
| 7 771,371    | ٱلْبَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَنْ عَلَيْكُمْ                 |
| 71           | وَقَــَالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمٌّ لَكِنْ أَفَمْتُمُ                      |
| Y \$ A YY    | لَأَقَنُكُنَّكَ                                                            |
| 75           | وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا        |
| ۸۲۸3۲        | لَبِنْ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْنُكَنِي مَا آَنَاْ بِبَاسِطٍ يَدِيَ     |
| 787          | فَطُوَّعَتْ لَهُ، نَفْسُهُ، قَنْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ، فَأَصْبَحَ          |
| 781137       | مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيّ إِسْرَتِهِ بِلَ أَنَّهُ         |
| ۳۸ ۲۸        | وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُ مَا                    |
| Λξ ξξ        | فَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُوا                      |
| 33           | وَمَن لَّمْ يَعْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ |
| ٣٦٣ ٤٥       | وَكُنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ                  |
| ٣٦٤،٦٩ ٤٩    | وَأَنِ ٱحْكُمُ بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ                                     |
| ٥٥-٥٥٧٨١     | إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ            |
| ۲۵۱۸۱، ۲۶۱   | وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزَّبَ  |
| 37           | وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُقْسِدِينَ                                       |
| ٣٦٢ ٣٣٠، ٢٦٣ | وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَيْةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَآ              |

| ٧٢٧٢          | يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلَغَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيِكٌّ             |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------|
| V* VV         | قُلْ يَكَأَهْلُ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَلُوا فِي دِينِكُمْ                        |
| Y & A VV      | لَا تَغَلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَالْحَقِّ وَلَا تَشِّعُوا                    |
| 19Vvv         | وَلَا نَشِّبِعُوا أَهْوَآءَ قَوْمِ قَدْ ضَالُوا مِن                          |
| ۸۷-۶۷ ۲۸، ۴۳۱ | لُعِرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِي إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَىٰ لِسَكَانِ       |
| \ £ • vq      | كَانُواْ لَا يَـنَّنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرِ فَعَلُوهُ                          |
| 7 8 7         | إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَلَاوَةَ            |
| V٤ 90         | يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنْلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۗ |
| ٨٣١٠٥         | يَّنَايُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم       |
|               | بورة الأنعام                                                                 |
| ٨٤١٢٣         | فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزِنُونَ     |
| V & o V       | إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ                                                |
| ۸۸-۹۸۲۲۲      | ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ عَمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ              |
| 181           | وَكَيِّفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكَتُمْ وَلَا تَخَافُونَ                          |
| / A-7 A / 177 | فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ فِٱلْأَمْنِ ۚ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ         |
| YA            | ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْدٍ                   |
|               |                                                                              |
| ۹۲۱۸٥         | وَكَذَلِكَ نُولِّلِ بَمْضَ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضَالِمِمَا كَانُواْ              |
| ۲۸۱۱۸۲        |                                                                              |
|               | وَكَذَاكِكَ نُولِّي بَمْضَ ٱلظَّلِمِينَ بَمْضَا لِمَاكَانُواْ                |

| الفتن   |                                                                           |
|---------|---------------------------------------------------------------------------|
| 101     | قُلْ نَمَالُوَا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا ثُنْمِرُوا |
| 198     | وَهَاذَا كِنَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا            |
| 191,174 | إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ           |
| ف       | سورة الأعرا                                                               |
| 7-7     | كِتَنَّ أُنِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدِّدِكَ حَرَبُّ                 |
| 177     | قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنَّهَا وَمَابَطَنَ |
| ۲۹۸٥    | فَأَوْفُواْ الْكَيْدَلُ وَالْمِيزَاتَ وَلَانَبْخَسُوا                     |
| ۲۸ ۸٥   | وَلَانُفُسِدُواْ فِي ٱلأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا                          |
| ۲۸۸۲    | وَٱنظُرُواْ كَيْفَكَاكَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ                         |
| ۳۳،۳۲   | وَلَوْأَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَى ءَامَنُوا وَآتَقُوا لَهَنَحْنَا               |
| ٨٢١     | قَالَ مُوسَىٰ لِفَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوٓاْ            |
| ٥٣١٢٨   | إِنَ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآهُ مِنْ                        |
| ۲۲۰١٣٨  | ٱجْعَل لَنَاۤ إِلَنَهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةً                            |
| ٣٠١٤٢   | ٱخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَاتَنَّبِعْ سَكِيلَ                  |
| 73/     | وَأَصْلِحْ وَلَاتَنَّبِعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ                          |
| ال      | سورة الأنف                                                                |
| ۲۸۱     | فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ                       |
| ۰۲۲۸    | وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَّا نُصِّيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمٌ           |
| ۸۸ ٣٣   | وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ                        |
| ۲۳٤۳۹   |                                                                           |

#### - كيف تواجه الفتن ــ

| ١٧٦ ٤٦         | وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُواْ فَلَفْشَلُواْ               |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 7              | وَلَا تَنْنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَاصْبِرُوۤا           |
| ٦٠٠            | وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُ مِ مِن قُوَةٍ                               |
| ۳٤٨،٢٢٣،٢١٦٠٠٠ | وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن                        |
| 3717           | يَنَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَسَّبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ |
| ٥٦-٦٥          | يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حُرِّضِٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن              |
| 777,777        | فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّأْنَةٌ صَابِرَةٌ يُغَلِبُوا                              |
| ۸۱،۸۰٧٣        | وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيآكُ بَعْضٍ ۚ إِلَّا                      |
|                | سورة التوبة                                                                     |
| ٣٠٠            | فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلْأَشْهُرُ الْخُرُمُ فَأَقْنُكُوا ٱلْمُشْرِكِينَ              |
| ٣٤٢١٢          | فَقَدِيْلُوْٓأَأْمِهُمَّ ٱلْكُفْرِ لِنَّهُمَّ لَآ أَيْمَنَنَ                    |
| 31 077, 737    | قَنتِلُوهُمْ يُعَذِّبْهُمُ ٱللَّهُ بِأَنْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ                   |
| YTV Y•         | ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَكِيــِلِ ٱللَّهِ            |
| 777            | لْقَدَّ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ                              |
| ٣٠١٢٩          | قَىٰنِلُواْ اَلَّذِینَ لَایُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ                                 |
| ۲۳۰٣٦          | وَقَىٰنِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَأَفَّةً كَمَايُقَانِلُونَكُمْ                     |
| ۲۳٤ ٤٠         | إِلَّا نَنصُ رُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذَ                                 |
| YTV AA         | لَنكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَلُهُ جَنهَدُوا                     |
| ١٨٤            | وَٱلسَّنبِقُوكَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِيِنَ وَٱلْأَنصَارِ                  |
| 711111         | إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱنفُسَهُمْ وَٱمْوَاكُمُ             |

| يه الفتن                               | ●كيف تواج                                                                            |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Y•V119                                 | وَكُونُواْ مَعَ الصَّلَدِقِينَ                                                       |
| ٣٨١٢٨                                  | لَقَدَّ جَاءَكُمُ رَسُوكِ فِي قِنْ أَنفُسِكُمْ                                       |
| ونس                                    | سورة ير                                                                              |
| ۲٦ ٤٠                                  | وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِٱلْمُفْسِدِينَ                                                  |
| Y71                                    | فَقَالُواْ عَلَىٰ ٱللَّهِ ثَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا يَجْعَلْنَا فِتْـنَةً لِلْقَوْرِ |
| Age                                    | سورة ١                                                                               |
| 1A1 1V                                 | وَمَن يَكُفُرُ بِهِ، مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّادُ مَوْعِدُهُ،                        |
| Υ٩٨٨                                   | قَالَ يَنَقُوْمِ أَرَءَ يْشُمّْ إِنكُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ                           |
| 77                                     | فَلَوْلَاكَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمُ أُولُوا                                |
| ۸۱١١٧                                  | وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا                         |
| 1YY11A                                 | وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن                                          |
| ۳۵٦۱۲۳                                 | وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ                                                |
| وىف                                    | سؤرة ي                                                                               |
| Y&7                                    | لَّقَدْكَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ءَ ايَنَتُ لِلسَّابِلِينَ                      |
| Y7\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | قُلُ هَلَاِهِ - سَبِيلِيَ أَدْعُوٓ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ                  |
| لرعد                                   | سورة ا                                                                               |
| ٥٣١١                                   | إِتَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا                     |
| راهيم                                  | سورة إبر                                                                             |
| T07                                    | وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَٰذَا                                       |
| لمجر                                   | سورة ا                                                                               |
| ۲٦٣۸۲                                  | وَكَانُواْ يَنْحِثُونَ مِنَ ٱلِجْمَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ                           |

| 7 8 7 9 7 - 9 7 | فَوَرَيْكِ لَشَعْلَنَاهُمْ أَجْمَعِينَ اللَّهُ عَمَّا                                                     |  |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                 | سورة النحل                                                                                                |  |
| ٥٧٨٢١           | لِيَحْمِلُوٓا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةْ وَيِنْ                                         |  |
| ۲٦٦ ٤٣٣         | وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِىٓ                                                    |  |
| ٣٤ ٩٩١، ٥٠٢     | فَسَتَكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ                                                  |  |
| ۲۸۱٩٠           | إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ                                                         |  |
| ۲۰۱١٤٣          | إِلَّا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنٌّ إِلَّا يِمَنِ                                                 |  |
| ۲۱۲۱۱۲          | وَضَرَبَ اللَّهُ مَثُلًا قَرْيَهُ كَانَتُ                                                                 |  |
| 170117-117      | وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَذَا                                               |  |
| 717             | إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم                                                    |  |
| سورة الإسراء    |                                                                                                           |  |
| ۲۱۰۰۸           | وَ إِذَآ أَرَدُنآ أَن نُهُمْ لِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ                              |  |
| 7 8 7           | وَقُل لِعِسَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِى آحْسَنُ ۚ إِنَّ                                                    |  |
| ۲۰۰٣٦           | وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ                                                                  |  |
| سورة الكهف      |                                                                                                           |  |
| ٤٩              | وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا                                                                            |  |
| 7.1-3.1         | قُلْهَلُ نَنَيْتُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |  |
| سؤرة مريم       |                                                                                                           |  |
| 1.41 ٣٧         | فَأَخْنَلَفَ ٱلْأَحْرَابُ مِنْ بَيْنِمِيٌّ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ                                 |  |
| Y•9             | وَٱتَّخَذُواْ مِن دُورِبِ ٱللَّهِ ءَالِهَ ةَلِيِّكُونُواْ لَكُمْ                                          |  |

#### سورة طه

| 777777        | يَالْعَكِقِبَةُ لِلنَّقُوكِي                                                     |  |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|
|               | مورة الأنبياء                                                                    |  |
| 190,177 97-97 | إِنَّ هَلَذِهِ وَأُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ                  |  |
| Y1•1•0        | وَلَقَدْ كَتَبْنَكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ                   |  |
|               | سورة المج                                                                        |  |
| 113٧٢         | وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِي ۖ فَإِنَّ أَصَابَهُۥ          |  |
| Y0YYY         | كُلُّما آرًا دُوٓ آنَ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيِّر أُعِيدُ وأُفِيهَا           |  |
| ۲۸۳۸          | إِنَّ ٱللَّهَ يُدَفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ                                |  |
| ۲۲٥ ٤٠        | وَلَيْنَصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ                                             |  |
| 3.47          | وَلَيْنَصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ                                             |  |
| ٣٤٧ ٤١        | ٱلَّذِينَ إِن مُّكَّنَّاهُمْ فِٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ                  |  |
| 780.68773.087 | فَإِنَّهَ الْاَنْعَمَى ٱلْأَبْصَئْرُ وَلَكِين تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي     |  |
| YYA VA        | وَجَنْهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ.                                       |  |
| Y9V VA        | وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُرُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ                                  |  |
| YYA VA        | هُوَ سَمَّنكُمْ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن مَبْلُ وَفِي هَلذَا                           |  |
| ٣٥٦٧٨         | فَيْعُمُ ٱلْمَوْلِيَ وَيْعَدَ ٱلنَّصِيرُ                                         |  |
| سورة المؤمنون |                                                                                  |  |
| 180           | يَنَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَنتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنِّي |  |
| 177 08-07     | وَإِنَّ هَانِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَكِيدَةً وَأَنَّا رَبُّكُمْ                 |  |
| ١٨٢٥٣         | فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْبِ                         |  |

سورة القصص

إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا

| ه الفتن                  | وكيف تواج                                                                       |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥٨٣١                    | وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا مَهْ تَزُّكُأَنَّهَا                    |
| Υ٧ ξ.                    | فَأَخَذَنَكُ وَجُنُودَهُ, فَنَهَذَنَّهُمْ فِٱلْمِيرِ                            |
| ١٩٧،١٦٥،٦٨٠٠٠            | فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمَ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآ ءَهُمْ |
| ٣°V °V                   | وَقَالُواْ إِن نَتَّبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنْخَطَّفْ                           |
| YVVX-V7                  | إِنَّ قَارُونَ كَاكَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ                      |
| ٧٧٧٧                     | وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ               |
| ۲۸ ۸۱                    | فَخَسَفْنَا بِهِـ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ                        |
| ٣٨٢٦ ٣٨،٠٠٢              | تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجَعَلُهَ كَالِلَّذِينَ لَايْرِيدُونَ               |
| كبوت                     | سورة العن                                                                       |
| ۲۰۲١٠                    | وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَ الْإِلَّهِ فَإِذَآ أُوذِي                 |
| ٧٥١٧                     | أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَكُرُمًا ءَامِنَا                             |
| ·                        | سورة ال                                                                         |
| ٧٢٤٥-٤                   | وَيَوْمَهِ ذِيَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ                                 |
| ۲ ۱۲۱۸،۸۱۲               | وَعْدَالْنَاهِ لَا يُعْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ, وَلَكِكَنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ     |
| 1 T- TT PVI, 0 PI, V • T | وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللَّهِ مِنَ ٱلَّذِينَ                     |
| ۲۸۳،۳۱ ٤١                | ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِيبِ مَا كَسَبَتْ                      |
| Y3 0/7, A/Y              | وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ                                   |
| ٧٩٦٠                     | فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ         |
| قمان                     | سورة لا                                                                         |

يَبُنَى لَا نُشْرِكَ بِأَللَّهِ إِنَ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ

#### سورة السجدة

| ٧٨ ٢٠      | كُلُّمَا ۚ أَرَادُوا۟ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَآ أُعِيدُواْ فِيهَا                        |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 770,779    | وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبْرُواْ                   |
| <b>.</b>   | سورة الأهزاد                                                                           |
| ٧٥٦        | النِّيُّ أَوْلَى بِٱلْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ ۚ وَأَزْوَجُهُۥ أَمْهَا ثُهُمْ        |
| 198,177    | لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً                             |
| ٣٦ ٢٤، ٧١٣ | زِمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى ٱللَّهُ                            |
| 179٣7      | رَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكُمْ بِينَا                         |
| ۲۲٧٨       | رَكَن يَجِدَ لِلسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا                                             |
| v v ۱-v•   | بَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ                           |
| 1VY V1     | وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مُفَدَّ فَازَفَوْزًا عَظِيمًا                         |
| ۳۰۱ ۷۲     | رَحْمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ,كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا                                |
|            | سورة سبأ                                                                               |
| 147        | لَقَدْكَانَ لِسَبَلِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ                                          |
| ٣٥٨١٨      | وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرْى ٱلَّتِي بَدْرَكْنَا                           |
| •          | سورة فاطر                                                                              |
| ١٧٥٦-٥     | يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغْرَنَّكُمُ                    |
| ۲ ۲۸۱٬۷۲۲  | إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوٰ عَدُوٌّ فَأَغِّذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُۥ |
| ۸ ۲۰۲، ۲۲۹ | ٱفْمَن زُبِيِّ لَهُ سُوءٌ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَناً فَإِنَّ ٱللَّهَ                     |
| ۲۰۹١٠      | مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا                             |

#### سورة الصافات

| Y & T        | وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ                                              |  |  |  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ص            | سورة                                                                            |  |  |  |
| ١٨١١٣        | وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ لَتَهَكَةٍ ۚ أَوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ     |  |  |  |
| ٣٦٤،٦٩٢٦     | يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ                         |  |  |  |
| ١٤٤ ٢٨       | أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ |  |  |  |
| نزمر         | سورة اا                                                                         |  |  |  |
| ۰۲           | وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ                   |  |  |  |
| فافر         | سورة ا                                                                          |  |  |  |
| ١٨١٥         | كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قُوْمُ نُوْجٍ وَٱلْأَخْزَابُ مِنْ                          |  |  |  |
| ۲۹۳۲۱        | أَوْلَمْ يَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ            |  |  |  |
| ۲۱۰٥١        | إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَءَامَنُواْ فِي                           |  |  |  |
| ملت          | سورة ف                                                                          |  |  |  |
| ۳۴ ۳۳        | وَمَنْ أَحْسَنُ فَوْلَا يِّمَن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ                              |  |  |  |
| ٤٢ ٤٢        | لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ :              |  |  |  |
| شورى         | سورة ال                                                                         |  |  |  |
| ١٩١٥         | فَلِنَالِكَ فَأَدْعٌ وَٱسْتَقِمْ كَمَاۤ أُمِرْتٌ وَكَا نَلَيْع                  |  |  |  |
| ۲۸۱١٥        | وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ                                                |  |  |  |
| ۶۸ ۳۰        | وَمَا أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتْ                                 |  |  |  |
| سورة الجانية |                                                                                 |  |  |  |
| 77           | أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱغْخَذَ إِلَهَهُ هَوَنهُ وَأَضَلَهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ     |  |  |  |

# . كيف تواجه الفتن ــ سورة الأجقاف فَأَصْبِرَكُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ٣٦٩،٧٩.....٣٥ سورة محم ذَالِكَ وَلَوْ يَشَكُهُ ٱللَّهُ لَأَننَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ وَٱلَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَكُمْ YTV ..... 0-8 يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ إِن نَصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ ٧.....٧ ١٥ ٢١٨ ٢١٥ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِّن زَيْهِ عَكَن زُيِّنَ لَهُ وسُوَءُ عَمَلِهِ . 7.7.....18 فَهَلْ عَسَيْتُ مِ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ 77-77

| سورة الفتح    |                                                                                      |  |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٣٥٨٢٧         | لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهْ يَا بِٱلْحَقِّ                               |  |
| سورة المجرات  |                                                                                      |  |
| ١٨٤١          | يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ بَدَيِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ؞ |  |
| ٣٧١٩          | وَأَقْسِطُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ                                  |  |
| ١٨١٠-٩        | وَإِن طَآ إِهَٰنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَكُواْ فَأَصْلِحُوا                   |  |
| ۲۸١٠          | إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ ٱخْوَيَكُرْ                   |  |
| 19V17         | يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ                 |  |
| سورة النجم    |                                                                                      |  |
| 7-3٧٣، 3.91   | وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَكَ آ﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ                              |  |
| 19V           | إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُّ وَلَقَدّ                  |  |
| مؤرة المجادلة |                                                                                      |  |
| 7701)         | يَرْفِعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوامِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ           |  |

| كيف تواجه الفتن   |                                                                              |  |  |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 147 14            | ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَلُهُمْ ذِكْرَاللَّهِ أُوْلَيْهِكَ |  |  |
| 1976187           | أُوْلَئِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطُانِّ ٱلْآ إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ               |  |  |
| 1.41 ٢٢           | لَّا يَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ               |  |  |
| 197               | أُوْلَيَكِ حِزْبُ ٱللَّهِ ۚ ٱلآ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْفُلِحُونَ       |  |  |
| رة المشر          | سو                                                                           |  |  |
| ٣٣٥٢              | فَأَعْتَبِرُوا يَتَأْوُلِي ٱلْأَبْصَىٰرِ                                     |  |  |
| ٧٧                | وَمَا ءَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَانَهَنَكُمُ عَنْهُ              |  |  |
| ۲۹۰١٠             | وَالَّذِينَ جَاءَو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا                       |  |  |
| ة المتمنة         | سورة المتمنة                                                                 |  |  |
| 3-0177            | زَّبَّنَاعَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ    |  |  |
| ي <b>رة ال</b> صف | سو                                                                           |  |  |
| ۲۰۲               | يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا نَفْعَلُونَ         |  |  |
| ٤٤                | إِنَّالَلَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ.                  |  |  |
| ۲۳۸،۱۳۰۱۳-۱۰      | يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْهَلَ ٱدُلُّكُوْعَلَى تِعَزَوَنُنجِيكُمُ     |  |  |
| سورة المنافقون    |                                                                              |  |  |
| Υ١٠               | وَيِلَّهِ ٱلْعِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِۦ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ             |  |  |
| سورة المنافقون    |                                                                              |  |  |
| ۳۲، ۲۹۷، ۲۰۳۰ ۱٦  | فَأَنَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ                                       |  |  |
| سورة التغابن      |                                                                              |  |  |
| ٣٤٦٢              | وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا                                |  |  |
| ٣٤٦               | وَمَن يَنَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ مِثْسَرًا                   |  |  |

| •             | تواجه الفتن  | كيف                                                                          |
|---------------|--------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Y9V           | V            | لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنهَا                           |
|               | ورة القلم    | <b>)-</b>                                                                    |
| ۲۰۲           | ٩            | وَدُّواْ لَوْ يُدُّرِهِنُ فَيَدُّهِ مُنُونَ                                  |
|               | بورة الجن    | ad .                                                                         |
| 770           | 19           | وَأَنَّهُ مُلَّا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ |
|               | ورة الفجر    | •<br>•                                                                       |
| ۲۸            | r-31         | أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ                            |
|               | يرة المصر    | <del>ĝu</del> i                                                              |
| 779           | ٣-١          | وَٱلْعَصْرِ (ڵؓ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٍ                               |
|               | ورة قريش     | <b>)</b>                                                                     |
| <b>400.44</b> | 5 <b>-</b> \ | داره و کرد از کا داره د                                                      |

# فهرس الأحاديث

| الصفحه       | الحديث                                                              |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| Λ            | أَأَعْلَمْتَهُ؟                                                     |
| 19           | أَتَذْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟أَتَذْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟            |
| ۲٤٣          | اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ                                 |
| Λ            | إذا أحبَّ أحدُكم أَخَاهُ فِي الله فَلْيُعْلِمْهُ                    |
| Λ            | إِذَا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ، فَلْيُعْلِمْهُ أَنَّهُ            |
| λ            | إِذَا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ صَاحِبَهُ فَلْيَأْتِهِ فِي مَنْزِلِهِ      |
| Y & V        | إِذَا أَصْبَحَ إِبْلِيسُ بَثَّ جُنُودَهُ، فَيَقُولُ                 |
| 7 £ 7        | إِذَا الْتَقَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالْقَاتِلُ          |
| Y1Y،197,78Y  | إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ            |
| ٣٤٢          | إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ           |
| Y71          | إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ                   |
| ۲۸۰          | إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ                   |
| ٩٨           | إِذَا خَرَجَ ثَلاَثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلْيُؤَمِّرُوا أَحَدَهُمْ        |
| ۸۲           | إِذَا ظَهَرَ السُّوءُ فِي الْأَرْضِ أَنْزَلَ اللَّهُ                |
| ۲٥٣          | إِذَا كَانَتِ الْفِتْنَةُ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ فَأَتَّخِذُ سَيْفًا |
| ۳٦٧، ٢٤٥، ٣٦ | اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا مُمِّلُوا           |
| ۲٥٣          | اصْبِرُوا، فَإِنَّهُ لاَ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا          |
| ١٥٣          | اصْبِرُوا، فَإِنَّهُ لاَ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ                 |
| 。            | أَطِيعُوا أُمَرَاءَكُمْ مَهْمَا كَانَ، فَإِنْ أَمَرُوكُمْ           |
| ۲۸۸          | الأعمال بالنيات                                                     |

| ۲٤٣           | أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ  |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٧٥            | اكْتُبْ يَا عَلِيُّ: هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ                 |
| 701           |                                                                 |
|               | أَلاَ أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ، وَعَمُودِهِ                 |
| 708           | أَلاَ أَذُلُّكَ عَلَى مَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ                      |
| ۲۰٤           | أَلاَ أَرَاكَ نَائِمًا فِيهِ؟                                   |
| 774           | أَلاَ إِنَّ القُوهَ الرَّميُ، أَلاَ إِنَّ القوةَ الرَّميُ       |
| ٣٩            | إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ                 |
| ٣٠٣           | ِ<br>إِلاَّ أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا، لَكُمْ فِيهِ         |
| ۸۲            | أَلاَ ثُحَدِّثُونِي بِأَعَاجِيبِ مَا رَأَيْتُمْ                 |
| 108           | أَلاَ كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ               |
| ۸٤            | أَلاَ لاَ يَمْنَعَنَّ رَجُلاً هَيْبَةُ النَّاسِ أَنْ يَقُولَ    |
| r + 7 , A F T | أَلاَ مَنْ وَلِيَ عَلَيْهِ وَالٍ فَرَآهُ يَأْتِي شَيْئًا مِنْ   |
| ۲۳۱           | الإمَامُ جُنَّةٌ يُقاتَلُ مِنْ ورائِهِ                          |
| ۸٤            | أُمِرَ بِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرِهِ |
| ۲٤٠           | أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا               |
|               | امْلِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَلْيَسَعْكَ بَيْتُكَ               |
|               | إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي كُلُّ مُنَافِقٍ       |
| Y o &         | 4                                                               |
| 777           | ,                                                               |
| ١٦٧           |                                                                 |
| ٢١١           |                                                                 |
| 38,717,777    | ·                                                               |

| •       | كيف تواجه الفتن                                                 |
|---------|-----------------------------------------------------------------|
| ٣٤١     | •                                                               |
| YV0     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           |
| ۲۰۱،۱۷۳ |                                                                 |
| ۸٣      | إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا       |
| ٥٩      | أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي                |
| ٠,٠٠٠   |                                                                 |
| ٩٥      | إِنَّ بِينَ يَدَى السَّاعَةِ الْهَرِجُ: القَتَلُ، ما هُو        |
| 97.18   | إِنَّ بَيْنَ يَدَيَ السَّاعَةِ أَيَّامًا يُرْ فَعُ              |
| Y & 9   |                                                                 |
| Y •     |                                                                 |
| ١٨٠     |                                                                 |
| 7 & 7   |                                                                 |
| ۲۱۹     |                                                                 |
| ٧٣      | أَنَّ قَوْمًا يَفْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ                        |
| ٠٥      | إِنْ كَانَ لله خَلِيفَةٌ فِي الأَرْضِ فَضَرَبَ ظَهْرَكَ         |
| YV 1    |                                                                 |
| ۱۷۱, ۲۲ | إِنَّ مِنْ ضِئْضِيِ هَذَا قَوْمٌ يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ         |
|         | أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحُوْضِ، لَيُرْفَعَنَّ إِلَيَّ رِجَال  |
| rro     | أُنْشِدُ الله رجلاً فعلَ ما فعلَ؛ لي عليه حتٌّ؛ إلا قام         |
|         | انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا                        |
| o •     | إِنَّكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَى الْإِمَارَةِ وَسَتَكُونُ          |
| 99.08   | إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً وَأَمُورًا تُنْكِرُونَهَا |
| ١٩      | انَّكُمْ سَتَرَوْنَ يَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا               |

| 180                                     | إِنَّهُ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ لَحْمٌ وَدَمٌ نَبَتَا                |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۳٦٧،٣٥                                  | إِنَّهَا سَتَكُونُ بَعْدِي أَثَرَةٌ وَأُمُورٌ                        |
| 709.00                                  | إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتَنِّ، أَلَا ثُمَّ تَكُونُ فِتْنَةٌ: الْقَاعِدُ |
| 19V                                     | A                                                                    |
| ٣٧٢                                     | أَهْلُ الْجَنَّةِ ثَلاَثَةٌ ذُو سُلْطَانٍ مُقْسِطٌ                   |
| ٩                                       | أَوْنَقُ عُرَى الإِيمَانِ: الْحُبُّ فِي اللهِ                        |
| ١٨٨                                     | أَوْنَقُ عُرَى الإِيمَانِ: الْمُوَالاةُ فِي اللهِ                    |
| ١٠٣                                     | أُوصِيكُمْ بِأَصْحَابِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ                 |
| ۲۰۸،۲۳                                  | أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ                 |
| 7 8 7                                   | أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ              |
| Y • •                                   | إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ                      |
| Y & A & V *                             | إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ، فَإِنَّهَا أَهَلَكَ            |
| 191                                     | إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ                                              |
| ١٥                                      | أَيُّمَا رَجُلٍ قَالَ لأَخِيهِ: يَا كَافِرُ! فَقَدْ                  |
| ۹۳                                      | أَيْنَ -أُرَاهُ- السَّائِلُ، عَنِ السَّاعَةِ؟                        |
| 1 80                                    | أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلَّا           |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بَشِّرْ هذهِ الأُمَّةَ بالسَّناءِ، والدِّينِ، والرِّفْعَةِ           |
| 171                                     | بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةَ كَهَاتَيْنِ                              |
|                                         | بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثيرٌ وَلَكِنَّكُم غُثاءٌ كَغُثَاءِ        |
| *{\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | التأني منَ اللهِ، والعجلةُ من الشيطانِ                               |
| ۲۰٤                                     | تَرَكْتُ فِيكُمْ شَيْئَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا                           |
|                                         | تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلأَمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ                         |
| · o                                     | تَكُونُ النُّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ الله أَنْ                     |

| 37,73,77,7.1,981,907 | تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ                  |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------|
| 9٣                   | تُكِلَتْكَ أُمُّكَ زِيَادًا إِنْ كُنْتُ لأَرَاكَ                |
| ٠٩                   |                                                                 |
| ٤٣                   | ثَلاثَةٌ لا تَسْأَلْ عَنْهُمْ: رَجُلٌ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ      |
| YYA                  | جَاهِدُوا المُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ          |
| 1 <b>vv</b>          | الْجَمَاعَةُ رَحْمَةٌ وَالْفُرْقَةُ عَذَابٌ                     |
| ٠٠٠                  | حَتَّى تَرْجِعُوا إلى دِينِكُمْ                                 |
| ٣٧                   | حَتَّى تَلْقَوُا اللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَإِنِّي عَلَى الْحَوْضِ  |
| \AY                  | خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ                                     |
| ١١٨                  | خَمْسٌ مَنْ فَعَلَ وَاحِدَةً مِنْهُنَّ كَانَ ضَامِنًا           |
|                      | خِيَارُ أَئِمَّتِكُمُ الَّذِينَ تُحِبُّونَهُمْ وَيُحِبُّونَكُمْ |
| ۳۱۸،٤٦               | خيرُ الهدى هُدى محمدٍ                                           |
| 78.18                | دُعَاةٌ عَلَى أَبْوَابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا    |
| ۰۲، ۸۲، ۸۵۲، ۸۶۳     | الدِّينُ النَّصِيحَةُ                                           |
| 7 £ Y                | سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ                  |
| ۲۲۰                  | سُبحانَ الله! إَنها السُّنَنُ، لَقَدْ قُلتم والذِي              |
| ۲٦٠                  | سُبْحَانَ اللهِ؛ مَاذَا أَنْزَلَ الله مِنَ الْخزَائِنِ          |
| ۳۷۱،۱٥٤              | سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلَّا  |
|                      | سَتَكُونُ فِتَنَّ الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ                 |
| ۳٧                   | سَتَلْقَوْنَ بَعْدِي أَثْرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى                |
|                      | سلامةُ الرجلِ في الفتنةِ أنْ يلزمَ بيته                         |
| 11V                  | السُّلْطَانُ ظِلُّ اللهِ فِي الأَرْضِ، فَمَنْ أَكْرَمَهُ        |
|                      | سَيَأْتِي عَلَى النَّاسِ سَنَوَاتٌ خَدَّاعَاتٌ                  |

| 171    | سَيَخْرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ أَحْدَاثُ                |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| ٥٢     |                                                                 |
| 174    |                                                                 |
| ۰٦     | سَيِلِي أُمُورَكُمْ بَعْدِي رِجَالٌ يُطْفِئُونَ السُّنَّةَ      |
| 171    | صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ                                        |
| ١٨٧    | صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي                           |
| ۲۰۹    |                                                                 |
| ٣٦٦،٥٦ | عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ              |
| ١٨٩    | عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ الطَّاعَةُ فِيهَا أَحَبَّ أَوْ      |
| YV0    | عَلَى رَأْسِ كُلِّ مِائَةٍ عامٍ                                 |
| 171    | عَلَيْكُمْ بِتَقْوَى اللهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ            |
| ١٨٣    |                                                                 |
| ٣٧٢    | عَيْنَانِ لاَ تَمَسُّهُمَا النَّارُ أَبِداً: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ |
|        | فَإِنْ تَمُّتْ يَا حُذَيْفَةُ وَأَنْتَ عَاضٌّ عَلَى             |
| 770    | فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ |
| ٣٦٣    | فيبقى ناسٌ جُهالٌ يُستَفْتَوْنَ، فَيُقتونَ                      |
| ۸۲۸    | فَيْقَالُ إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا بَدَّلُوا بَعْدَكَ            |
| va     | قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ   |
|        | قُلْ رَبِّيَ اللَّهُ، ثُمَّ اسْتَقِمْ                           |
| ٠٦     | كَانَ رَجُلاَنِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مُتَواخِيَيْنِ           |
| ١٢٨    | كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الأَنْبِيَاءُ            |
|        | كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُّهُ            |
| ~~o    | كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولًا عَنْ                     |

| Ψξ         | كَلِمَةُ حَقٍّ عِنْدَ سُلْطَانٍ جَاثِرٍ                             |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
| Y+0        | كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَّا مِلَّةً وَاحِدَةً                     |
| ۱۰٤،۸۱     | لاَ إِلَّهَ إِلَّا اللهَ وَيْلٌ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرٌّ قَدِ          |
| 719        | لاَ تَبْرَحُوا وَإِنْ رَأَيْتُمونَا ظَهَرْنَا عَلَيْهِم             |
| 7A7        | لَا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَّكِلُوالا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَّكِلُوا       |
| 174        | لاَ تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ                           |
| ١٨٠        | لاَ تَخْتَلِفُوا؛ فَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ اخْتَلَفُوا         |
| Y1A        | لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الحَقِّ        |
| Y1A        | لاَ تَزَالُ طَائِفةٌ مِنْ أُمَّتِي مَنْصُورِينَ، لاَ يَضُرُّهُمْ    |
| 00         | لَا تَسُبُّوا أُمَرَاءَكُمْ وَلَا تَغُشُّوهُمْ                      |
| 77         | لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَلْحَقَ قَبَائِلُ مِنْ أُمَّتِي      |
| ٩٥         | لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَقْتُلَ الرَّجُلُ جَارَهُ            |
| ٩٤،١٤      | لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَكْثُرَ الْهَرْجُ                    |
| 1.0        | لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ بِقَبْرِ            |
| ١٨         | لاَ تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ                   |
|            | لاَ تَلْعَنُوهُ، فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ أَنَّهُ                     |
| ۲۳٤        | لاَ شَيءَ لَهُ                                                      |
| 19.        | لا طَاعَةَ لِمُخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ                    |
| 19.        | لا طَاعَةَ لِمُخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ                    |
| ٦٤         | لاَ يَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ إِلَّا الَّذِي بَعْدَهُ شَرٌّ مِنْهُ |
| Y E • 6 1V | لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِيمُ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا                |
| ٣٦٠        | لاَ يَجِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِمًا                     |
| 1•         | لاَ يَشْكُرُ اللَّهَ مَنْ لاَ يَشْكُرُ النَّاسَ                     |

# ـ كيف تواجه الفتن ـ لا يُلدغُ المؤمنُ من جُحْر مرتين..... لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ لا، ما صَلَّوا ..... لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ، شِبْرًا ...... لَتَفْتَرِ قَنَّ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً ...... لَزَوَالُ الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ قَتْلِ مُؤْمِنٍ ..... لقد أُمِرْت بالعفو ......لعمو .... لقد رأى هذا ذُعْرًا ......لله الله الله عند الله لقد كانَ فيمن قبلكم من الأمم ناسٌ ......لقد كانَ فيمن قبلكم من الأمم ناسٌ ..... لم أُومَرْ بذلك .......لم أُومَرْ بذلك ..... لَنْ يَزَالَ الْمُؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ ..... اللَّهُمَّ أَهِلَّهُ عَلَيْنَا بِالْيُمْنِ وَالإِيهَانِ.... اللُّهم عليكَ بقريش، اللُّهم عليك .....اللهم عليك بقريش، اللهم عليك اللهم عليك اللهم عليك اللهم عليك اللَّهُمَّ! مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيئًا فَشَقَّ ..... لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ اشْتَرَكُوا ......... لَيْسَ كَمَا تَظُنُّونَ؛ إِنَّهَا هُوَ كَمَا قَالَ لُقْمَانُ ......ليْسَ كَمَا تَظُنُّونَ؛ إِنَّهَا هُو كَمَا قَالَ لُقْمَانُ ..... لَيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُّونَ الْجِرَ .....

مَا اغْبَرَّتْ قَدَمَا عَبْدٍ فِي سَبِيلِ اللهِ.....

| Y 9 V      | ما أَمَرْ تُكُمْ بِالأَمْرِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ    |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٥        |                                                                  |
| ٣٦٤        | مَا مِنْ أَمِيرٍ يَلِي أَمْرَ الْمُسْلِمِينَ ثُمَّ لاَ           |
| ۸٣         | مَا مِنْ رَجُلٍ يَكُونُ فِي قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ              |
| ٣٦٥        | مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ الله رَعِيَّةً، يَمُوتُ            |
| ۸٣،0٩      | مَا مِنْ قَوْمٍ يُعْمَلُ فِيهِمْ بِالْمَعَاصِي ؛ هُمْ            |
| 7          | مَا مِنْ نَفْسٍ ثُقْتَلُ ظُلْمًا إِلَّا كَانَ عَلَى              |
| ΛΛ         | مَا نَقَضَ قَوْمٌ الْعَهْدَ قَطُّ؛ إِلَّا كَانَ الْقَتْلُ        |
| ١٨٨        | مَثُلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ           |
| ١٦٨        | الْمَدِينَةُ حَرَمٌ فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا               |
| ١٨٩        | الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ                                    |
|            |                                                                  |
|            | من أَجَلَّ سلطان الله؛ أجَله الله يوم القيامة                    |
| ٩          | مَنْ أَحَبَّ فِي اللَّهِ، وَأَبْغَضَ فِي اللَّهِ                 |
| יידר ו     | مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ              |
| ۳٥٨،١١٠،٥٦ | مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانٍ فَلا                  |
|            | مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ أَنْ يَقِلَّ الْعِلْمُ وَيَظْهَرَ      |
| ۳٥٨،٣٢     | مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِنًا فِي سِرْبِهِ، مُعَافًى فِي         |
| ~17.0V     | مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ الله، وَمَنْ عَصَانِي             |
| »          | مَنْ أُفْتِيَ بِفُتْيَا غَيْرَ ثَبَتٍ، فَإِنَّهَا إِثْمُهُ عَلَى |

| 117,117,07     | مَنْ أَهَانَ سُلْطَانَ اللَّهِ فِي الأَرْضِ أَهَانَهُ اللَّهُ       |
|----------------|---------------------------------------------------------------------|
| 777.17         | مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ                                   |
| \AV            | مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُورِي هَذَا                                |
| T09.787        | مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاَحَ فَلَيْسَ مِنَّا                    |
| ٣٠٩            | مَنْ خَرَجَ عن الطَّاعَةِ، وَفَارَقَ الجُمَاعَةَ                    |
| 771,770,197,67 | مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ                  |
| 777            | مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ                                      |
| 119,49,69,     | مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ           |
| 170            | مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي                           |
| <b>moq</b>     | مَنْ سَلَّ عَلَيْنَا السَّيْفَ فَلَيْسَ مِنَّا                      |
| 777            | مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَبْتَغِي فِيهِ عِلْمًا سَلَكَ                 |
| ٣٦٣            | مَنْ شَرِبَ الْحُمْرَ فَاجْلِدُوهُ، فَإِنْ عَادَ الْثَانِيَةِ       |
| \vv\vr.        | مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ                |
| ۲۳۰            | مَنْ غَزَا فِي سبيلِ اللهِ، ولَمْ يَنْوِ إلاَّ عِقالاً              |
| ۲۳٤            | مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ العُلْيَا فَهُوَ       |
| 7771           | مَنْ قُتِلَ تحتَ رَايَةٍ عُمِّيَّةٍ، يدعو عَصَبِيَّةً               |
| 19             | مَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ مَظْلَمَةٌ لأَخِيهِ فَلْيَتَحَلَّلُهُ مِنْهَا |
| 1              | مَنْ كَرِهَ مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا فَلْيَصْبِرْ، فَإِنَّهُ          |
| ١٠             | مَنْ لاَ يَشْكُرُ النَّاسَ لاَ يَشْكُرُ الله                        |
| ٩              | مَنْ لاَ يَشْكُرُ النَّاسَ لاَ يَشْكُرُ اللهَ                       |

| كيف تواجه الفتن |                                                                     |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٠             |                                                                     |
| ۲۳٠             | مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ بِحُدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ             |
| ٣٧٢             | مَنْ يَأْتِنا بِخَبَرِ الْقَوْمِ أَشْتَرِطُ لَهُ الرَّجْعَةُ        |
| 177             | مَنْ يُطِعِ الله إِذَا عَصَيْتُ؟ أَيَأْمَنُنِي الله                 |
| 1 • 9           | مَهْلاً يَا عَائِشَةُ، عَلَيْكِ بِالرِّفْقِ، وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفَ |
| ١٨٨             | الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ            |
| ۸۹              | النُّجُومُ أَمَنَهُ لِلسَّمَاءِ فَإِذَا ذَهَبَتِ                    |
|                 | نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ                                              |
| 190,179         | هَذَا سَبِيلُ اللهِهَذَا سَبِيلُ اللهِ                              |
| ۲٤              | هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، وَيَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا             |
| ۳۰۸،۲۸۵         | وَإِذَا أَمَرْ تُكُمْ بِأَمْرٍ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ    |
| 1.0,00,00,      | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَيَأْتِيَنَّ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ     |
| ۸               | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لاَ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ               |
| ٣٤٠             | والذي نفسي بيده، لا يسمعُ بي أحدٌ من                                |
| ٣٦٩             | وَالله لَيْتِمَّنَّ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ          |
| ١٦٣             | وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي، فَهَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ            |
| ٩٠              | وَ إِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى                           |
| 197             | وَتَفْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ                     |
| ٥٥، ٢٤          | وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ                     |
| <u>۶</u> ۰      | وَ لاَ تُنَازِءِ الأَمْرَ أَهْلَهُ، وَإِنْ رَأَيْتَ أَنَّ           |

### — كيف تواجه الفتن —

| 727   | وَمَنْ خَرَجَ عَلَى أُمَّتِي يَضْرِبُ بَرَّهَا              |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 197   | وَمَنْ دَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ فَهُوَ مِنْ          |
| ١٦٨   | وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَمِ سُنَّةً سَيَّئَةً؛ كَانَ      |
| 707   | ونعوذُ بكَ منْ فتنةِ المحيا والمهات، ومنْ                   |
| ٣٢٥   | ويلُ أُمِّه، مِسْعَرَ حربٍ لو كانَ له أحدٌ                  |
| v•    | يَا أَيُّهَا النَّاسُ! إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ |
| ٦٢    | يَا عُثْمَانُ! إِنَّ الله مُقَمِّصُكَ قَمِيصًا فَإِنْ       |
| ١٦٠،٩ | يَا مُعَاذُ! واللهِ! إِنِّي لأُحِبُّكَ                      |
| ۸٦    | يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ خَمْسٌ إِذَا ابْتُلِيتُمْ      |
| ۲٤٣   | يَجِيءُ الرَّجُلُ آخِذًا بِيَدِ الرَّجُلِ فَيَقُولُ         |
| 7     | يَجِيءُ مُتَعَلِّقًا بِالْقَاتِلِ، تَشْخُبُ أَوْدَاجُهُ     |
| 179   | يَخْرُجُ فِيكُمْ قَوْمٌ تَحْقِرُونَ صَلاَتَكُمْ مَعَ        |
| rra   | يَغْزُو جَيْشٌ الْكَعْبَةَ، فَإِذَا كَانُوا بِبَيْدَاءَ     |
| ۲۰۸   | يَكُونُ بَعْدِي أَئِمَّةٌ لاَ يَهْتَدُونَ مِهْدَايَ وَلاَ   |
| ۲۱۱   |                                                             |

# فهرس الآثار

| الصفحة      | قائله       | الأثر                                                                  |
|-------------|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| الحولاني١٧٣ |             | لَأَنْ أرى في المسجد نارًا لا أستطيعُ                                  |
| صديق        | أبو بكر الع | أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ تَقْرَءُونَ هَذِهِ الآيَةَ                |
| ۲۰۳         | أبو ذر      | يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ، افْتَحِ الْبَابَ                          |
| الخدري١     | أبو سعيد ا  | فَحَمَلَنِي عَلَى ذَلِكَ، أَنِّي رَكِبْتُ إِلَى مُعَاوِيَةَ            |
| ٧١          | أبو قلابة . | مَا ابْتَدَعَ رَجُلٌ بِدْعَةً إِلَّا اسْتَحَلَّ السَّيْفَ              |
| الأشعري٧٢   | أبو موسى    | يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ! إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْـمَسْجِدِ آنِفًا  |
|             | أبو هريرة.  | حَفِظْتُ مِنْ رسول الله ﷺ وعاءَين؛ فأما                                |
| 771         | أبو هريرة.  | شَهِدْتُ مؤتةً، فلما دنا المُشركونَ                                    |
| زیدزید      | أسامة بن    | لَتَرَوْنَ أَنِّي لاَ أُكَلِّمُهُ، إِلَّا أُسْمِعُكُمْ                 |
| الكا        | أنس بن ما   | اصْبِرُوا، فَإِنَّهُ لاَ يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا وَالَّذِي              |
| 707         | الحسن       | لَوْ أَنَّ النَّاسَ إِذَا ابْتُلُوا مِنْ قِبَلِ سُلْطَانِهِمْ          |
| 700         | حذيفة       | آمرك أن تنظر أقصى بيت من دارك                                          |
| 707         | حذيفة       | إِنَّ الْأَمْرَ بِالْـمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْـمُنْكَرِ لَحَسَنٌ |
| 1 • 9       | حذيفة       | إن الفتنةَ وُكِّلَتْ بثلاثٍ: بإلحادِّ النِّحريرِ الذي                  |
| ۲٦٠         | حذيفة       | إِيَّاكُم وَالْفِتَنَ، لاَ يَشْخَصُ إِلَيهَا أَحَدٌّ، فَوَاللهِ        |
| 71          | حذيفة       | كَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ عُلَيْنَا يَسْأَلُونَهُ عَنِ                |
| 717.117     | حذيفة       | كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ ﴿ يَكُمُ عَنْ الْـخِيْرِ      |

| حذيفة٢١                         | وَاللهِ! إِنِّي لأَعْلَمُ النَّاسِ بِكُلِّ فِتْنَةٍ هِيَ     |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| حميد بن هلال                    | أَتَّى مُطَرِّفَ بْنَ عَبْدِ اللهِ زَمَانَ ابْنِ الْأَشْعَثِ |
| الزبير بن عوام                  | لقد نزلَتْ وما نرى أحداً منّا يَقع بها                       |
| الزهري                          | الإعْتِصَامُ بِالسُّنَّةِ نَجَاةٌ                            |
| سعيد بن جبير                    | خَرَجَ عَلَيْنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ فَرَجَوْنَا        |
| سعید بن جبیر                    | لَأَنْ يَصْحَبَ اِبْنِي فَاسِقًا شَاطِرًا سُنَيًّا           |
| سفيان الثوري                    | استوصوا بأهل السُنة خيراً؛ فإنهم غرباء                       |
| سفيان الثوري                    | لا يستقيم قولٌ إلا بعمل، ولا يستقيمُ                         |
| سليمان بن علي الربعي            | لَّا كانتِ الفتنةُ: فتنةُ ابنِ الأشعثِ انطلقَ عقبةُ          |
| طلحة بن عبيد اللهطلحة عبيد الله | وما عليكَ لو قلت: (وإنِ اعوجَّ                               |
| عبدالله بن رواحة                | يا قومٌ! واللهِ إنَّ التي تكرهونَ لَلَّتي خَرجتُم            |
| عبد الله بن عباس                | تَبْيَضُّ وجوهُ أهلِ السنة والجماعة                          |
| عبد الله بن عباس                | كَانَ فِيهِمْ أَمَانَانِ نَبِيُّ اللهِ                       |
| عبدالله بن عباسعبد الله         | كُنْتُ أُقْرِئُ رِجَالاً مِنَ الْـمُهَاجِرِينَ مِنْهُمْ      |
| عبدالله بن عباس                 | لما خرجَتِ الحروريةُ اعتزلوا في دارِهم                       |
| عبد الله بن عمر                 | إِنَّ مِنْ وَرْطَاتِ الأُمُورِ الَّتِي لاَ يَخْرَجَ          |
| عبدالله بن عمرعبد الله          | انظرْ ما يقولُ هؤلاء! يقولون: اخلَعْها                       |
| عبد الله بن عمر٧١               | إِنَّهُمُ انْطَلَقُوا إِلَى آيَاتٍ نَزَلَتْ فِي الْكُفَّارِ  |
| عبدالله بن عمر                  | فلا أرى أن تخلع قميصاً قمصكه الله                            |
| عبدالله بن عمرعبد الله          | وَلَكِنَّهُ هَذَا الْمَالُ، إِنْ أَعْطَاكُمُوهُ              |

عبد الله بن عمر .... ٢٥٧ عبد الله بن المبارك .....عبد الله عبد الله بن مسعو د . . . . . . . ١٦٣ عبد الله بن مسعو د . . . . ۱۷۹ ، ۱۹۵ عبد الله بن مسعو د ۲۹۲ .... عبد الله بن مسعو د .... ١٦٣ عبد الله بن مسعود .... ۱۷۲، ۱۷۲ عبد الله بن مسعود .... عثمان بن عفان .....عثمان بن عفان على بن أبي طالب ..... عمر بن الخطاب ..... عمر بن الخطاب .... عمر بن الخطاب .... عمرين الخطاب .... عمر بن الخطاب.....عمر بن عمر بن الخطاب ..... عمر بن عبد العزيز .... عمروين سلمة ....٧٣ الفضيل بن عياض ١٧٣ .... الفضيل بن عياض..... يمنعني أن الله تعالى حرَّم على دم أخى المسلم يا معلمَ الخيرِ، من يجترئ على هذا غيرُك اتَّبِعُوا، وَلا تَبْتَدِعُوا فَقَدْ كُفِيتُمْ خَطَّ لَنَا رَسُولُ الله ﴿ يَكُمُّ خَطًّا، ثُمَّ قَالَ فلقد رأيتُهم في قَليب بدر قتلي لَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ لَضَلَلْتُمْ مَنْ كان منكم مُسْتَنّاً فليستَنَّ بمن قَدْ ماتَ لاَ، إِنَّ رَسُولَ الله مُ اللَّهُ عَلِمَ إِلَيَّ عَهْدًا يا أبا مسلم ألا تعينني على هؤلاء القوم إِنَّا كُنَّا أَذَلَّ قوم، فأعَزَّنا اللهُ بالإسلام إِنِّي لأَعْلَمُ الْيَوْمَ الَّذِي نَزَلَتْ فِيهِ، وَالْمَكَانَ أَيُّكُمْ يَخْفَظُ قَوْلَ النَّبِيِّ وَأَلَّكُمْ فِي الْفِتْنَةِ لعلك تبقى حتى تدرك الفتنة، فاسمع وأطع لَوددت أني وإياكم في سفينةٍ في جُمَّة البحر يَا أَبَا أُمَيَّةَ! لَعَلَّكَ أَنْ تُخَلَّفَ بَعْدِي إذا كان لك إمام يعمل بكتاب الله وسنة رَأَيْنَا عَامَّةَ أُولَئِكَ الْحِلَقِ يُطَاعِنُونَا يَوْمَ إذا رأيتَ مبتدعًا في طريق فخذْ في طريق لو كان لنا دعوةٌ مجابةٌ لَدَعونا مها للسلطان

| الفضيل بن عياض١١٤ | و كانت لي دعوةٌ ما جعلتُها إلا في السلطانِ                         |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------|
| قتادة۲            | ن لم يكونوا الحرورية والسبائية فلا                                 |
| قتادة             | فَالَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ: يَا رَبِّ أَنْتَ فِي السَّمَاءِ        |
| محمد بن مسلمة     | راك كما أحبُّ، وكما يحبُّ                                          |
| مطرف              | ِنَّ الْفِتْنَةَ لاَ تَجِيءُ حِينَ تَجِيءُ لِتَهْدِيَ              |
| مطرف ٢٥٥          | ن الفتنة ليست تأتي ت <i>هدي</i> الناس                              |
| مطرف ٢٥٥          | لأَنْ آخُذَ بِالثَّقَةِ فِي القُعُوْدِ، أَحَبُّ إِلَيَّ            |
| مطرف              | لأَنْ يَسْأَلَنِي اللهُ -تَعَالَى - يَوْمَ القِيَامَةِ، فَيَقُوْلُ |
| معاوية١٩٨         | قَامَ فِينَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا فَذَكَرَ أَنَّ أَهْلَ         |
| يزيد الفقير ٩٩١   | كنتُ قد شغفني رأيٌ من رأيِ الخوارجِ                                |
|                   |                                                                    |

# فهرس الفوائد

| الصفحة | الفائدة                                                  |
|--------|----------------------------------------------------------|
| ۸      | محبة المؤلف ومودته للمسلمين الداعي وراء تأليف الكتاب     |
| ١٣     | الفتنة لغة وقرآنا وسنةالفتنة لغة وقرآنا وسنة             |
| ١٥     | هذا الكتاب يقتصر على الفتن التي تعيشها الأمة اليوم       |
| ١٥     | الكلام على فتنة التكفير                                  |
| ١٦     | ثلاث نصائح إلى المبتلين بفتنة التكفير                    |
| ۲٠     | فتنة الهرج( القتل)                                       |
| ۲٠     | فتنة اختلاط المفاهيم                                     |
| ۲٠     | فتنة اختلاط المفاهيم وأئمة البدع                         |
| ۲۲     | حديث حذيفة وتشخيصه للداء والدواء                         |
| ۲۳     | البدع وأئمتها في حديث حذيفة                              |
| ۲٥     | رجوع الأمة إلى خلافة على منهاج النبوة                    |
| ۲٥     | فتنة المظاهرات                                           |
|        | النجاة من هذه الفتنة                                     |
|        | سنة الله أن ينجي المصلحين ويهلك المفسدين                 |
| YV     | أمثلة ذلك في كتاب الله                                   |
| r q    | بعض الناس مفسد ويدعي الإصلاح                             |
| ٣١     | الفساد لا يكون في الأرض من الراعي بل من الراعي والرعية . |
| ٣٢     | معرفة نعمة الأمن في بلداننا أحد المخارج من هذه الفتنة    |

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                        |
|----------------------------------------|------------------------|
| ١) من سورة البقرة١) من سورة البقرة     |                        |
| ٣٣                                     | الأمن في كتاب الله .   |
| Υ°                                     | الأمن في سنة الرسوا    |
| تتمع                                   | أسباب الأمن في المج    |
| ٤٠                                     | الأمن ملازم للإيمان    |
| لظالم والمعتدي                         | تطبيق الحدود ردع ل     |
| راعي                                   | حقوق الرعية على ال     |
| اكم) أن يؤدي أمانتها                   | لماذا على الراعي (الح  |
| جال من موانع الفتن                     | الصبر وعدم الاستع      |
| س هم من يحافظ على أمن البلاد           | أربع أصناف من النا     |
| صناف                                   | بشارة الله لهؤلاء الأو |
| الشريعةالشريعة                         | حكم المظاهرات في       |
| ىراء                                   | الصبر على جور الأه     |
| ات بالمصالح المرسلة خطأ                | تخريج جواز المظاهر     |
| المظاهرات                              | فتاوي أهل العلم في     |
| زي المظاهرات١٠٠                        | الرد الحاسم على مجي    |
| _ أحوال المسلمين٣٠                     | التغيير الناجح لتغيير  |
| لة الحاكم ٤٠٠                          | التفقه في كيفية معام   |
| ن وشروطه                               | الخروج على السلطا      |
| زا فينظر في المصالح والمفاسد           | إذا كان الخروج جاء     |
|                                        | dii i .                |

|            | أين هو الحاكم المثالي؟                   |
|------------|------------------------------------------|
| ٦٤         | الحكام نوعان                             |
| ٦٥         | الأمر اليوم إما طاعة للحاكم أو الاعتزال  |
| ٦٦         | الطعن فيمن يخالف الثورات (الربيع العربي) |
| ٦٨         | أسباب الفتنأسباب الفتن                   |
| ٦٩         | اتباع الهوى                              |
|            | الغلو في الدينالغلو في الدين             |
| v1         | أنواع الغلو ودرجاته                      |
| v1         | أسباب نشوء الفرقأ                        |
|            | غياب المنهج الصحيح                       |
| ٧٩         | الاستعجال وعدم الصبر                     |
| ۸٠         | عدم التعاون والنصرة بين المسلمين         |
| v          | غياب المصلحين                            |
| ٠٢         | عدم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر      |
|            | الفسوق والمعاصي والظلم                   |
| <i>١</i> ٨ | الكفر بأنعم الله                         |
|            | ذهاب النبي ﷺ وأصحابه                     |
| <b>1</b> 1 | الشباب بحاجة لتوجيه لا تهييج             |
|            | التحايل في المال والتجارة                |
| ١٣         | ذهاب العلم                               |
| ١٣         | ماذا يحل بالأمة إذا ذهب العلم            |

| 97    | معرفة نعمة الأمن في المجتمع                |
|-------|--------------------------------------------|
| ٩٨    | ضرورة الحاكم للمجتمع                       |
| 1 • • | نواع خروج الصادقين عن طريق الحق في التغيير |
| ١٠٣   | لأمر بالجماعة                              |
| 1.0   | ستباحة الناس بالقتل والتفجير               |
| ١٠٨   | أسباب ذهاب الأمن                           |
| ١٠٩   | العنف وعدم الرفق                           |
|       | الطعن في ولاة الأمر                        |
| 111   | كيفية نصيحة الحاكم                         |
| 117   | الدعاء للحاكم ليست مداهنة                  |
| 119   | التكفير أحد أسباب ذهاب الأمن               |
| 177   | درجات الفكر التكفيري                       |
| ٠٢٣   | سبل تسهيل التكفير                          |
| 178   | طرح شبهات التكفير على وسائل الإعلام        |
|       | شغل الناس بالسياسة                         |
| ١٣١   | طرح السياسة على عامة الناس                 |
|       | دور وسائل الإعلام                          |
| ۱۳۲   | الحديث في السياسة يحتاج إلى علم            |
| Υ×    | الأمن قرين التوحيد                         |
| . ६٣  | خسة مضار للرشوة على المجتمع                |
| , o + | جناية وسائل الإعلام على الشريعة            |

| نضيلة الحاكم العادل                |
|------------------------------------|
| عدم العدل ثغرة لأهل التكفير        |
| لاذا بشر المبتدع بالنار؟           |
| لمبتدع مجرم                        |
| لبدعة شر من المعصية                |
| كيف تحمي نفسك من البدعة؟           |
| العصبية الحزبية ومضارها            |
| الحزبية تفرق الأمة                 |
| التحزب المشروع والتحزب غير المشروع |
| سهات حزب الله                      |
| سهات أحزاب الشيطان                 |
| أسباب التحزب المذموم               |
| الآثار السيئة للحزبية              |
| ضوابط العمل الجماعي                |
| الفهم الصحيح لأسباب العز           |
| شروط النصر والعز                   |
| الكلام على العدة المادية           |
| جهاد النفس أربع مراتب              |
| شروط الجهاد                        |
| أهداف الجهاد السامية               |
| البشارة لأهل الجهاد                |

## ـ كيف تواجه الفت*ن* \_\_\_

| ۲۳۹      | الكلام على حرمة الدماء                               |
|----------|------------------------------------------------------|
| 78       | حرمة الدماء في الكتاب والسنة                         |
| 7        | ماذا شرع النبي ﷺ حفاظا على دماء أمته                 |
| ۲٤٦      | أسباب قتل الأنفس عند البشر؟                          |
| ۲۰۰      | المنهج الشرعي لمواجهة الفتن                          |
| ۲٥٣      | مواقف للسلف لمواجهة الفتن                            |
| Y 0 V    | كيف تنجو من الفتن؟                                   |
| 778377   | الحزبية باطلة من وجوه                                |
| ٧٢٧      | الفصل بين الدعاة والعلماء ولد مشاكلا                 |
| ٣) شبهة٣ | شبهات وجوابها حول المظاهرات والتفجيرات والإغتيلات (١ |
| ٣٥٥      | بشرى للمحافظين على الأمن                             |
| ۳٦٠      | أسباب الأمن                                          |
| ٣٧٠      | الأمن في بلاد الإسلام لأربعة أصناف                   |
| ۳۷۱      | بشرى لهؤلاء الأربعة                                  |



# الفهرس الموضوعي

| الصفحة                      | الموضوع                                                                  |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| v                           | مقدمة المؤلف                                                             |
|                             | الأمر الأول: تعريف الفتن في اللغة والشرع                                 |
| ١٣                          | أولاً: الفتنة في لغة العرب:                                              |
| ١٣                          | ثانياً: الفتنة في القرآن الكريم:                                         |
| ١٣                          | ثالثاً: الفتنة في السنة المطهرة:                                         |
| 10                          | الأمر الثاني: أنواعُ الفتن                                               |
|                             | أولاً: فتنةُ التكفير:                                                    |
| مَ غیرہ ممن کفرَ بعد إیهانه | أولاً: أقولُ لهم: إنَّ مرتكبَ الكبيرة لو كان كافرًا لكان حكمُه حك        |
|                             | ثانياً: أقولُ لهم: إنَّ الله سبحانه وتعالى سمَّى أهلَ الكبائر مؤمنينَ مِ |
|                             | ثالثاً: أقولُ لهم: ثبتَ بالأدلةِ مِنَ الكتابِ والسنةِ أن العاصيَ له حـ   |
| 19                          | أعمالُهُ الصالحة                                                         |
| Y •                         | ثانياً: فتنةُ الهرج (القتل)                                              |
| Y •                         | ثالثاً: فتنةُ اختلاطِ المفاهيم، وانقلابِ الموازين:                       |
| ۲٠                          |                                                                          |
| ٢٣                          | أولاً: البدعُ                                                            |
| ۲٤                          | ثانياً: دعاةُ الضلالةِ:                                                  |
| Yo                          | خامساً: فتنةُ المظاهراتِ والخروجِ على ولاةِ الأمر                        |
|                             | أولاً: معرفةُ المصلح من المفسدِ                                          |
|                             | ثانياً: معرفةُ قيمةِ نعمةِ الأمنِ للبلادِ والعباد:                       |
|                             | ثالثاً: والنجاةُ من فتنة المظاهرات يكون أيضاً بمعرفةِ حكمِ المظاه        |
| £ £                         |                                                                          |
| ٥١                          | الرد الحاسم على مجيزي المظاهرات                                          |

| ٥٤               | رابعاً: التفقهُ في كيفيةِ تعاملِ الرعيةِ مع الراعي:                    |
|------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤               | ١ - طاعةُ السلطانِ في غيرِ معصيةٍ وتوقيرُه وكيفيةُ نُصحه               |
| ٥٨               |                                                                        |
| 1                | ٣- خطرُ تنحي الحاكمِ المسلمِ.                                          |
|                  | ٤ – ماذا بعدَ تنحّي السُلطان؟                                          |
|                  | ٥- طعنٌ واتَّهام!!                                                     |
| ٠٨               | الأمرُ الثالث: أسبابُ الفتن                                            |
| ٦٨               | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                  |
| v•               | السبب الثاني: الغلوُّ في الدينِ بالإفراطِ أو التفريطِ                  |
| <b>٧Y</b>        | السببُ الثالث: غيابُ المنهجِ الصحيحِ واتباعُ المتشابهِ                 |
| v4               | السببُ الرابع: الاستعجالُ وعدمُ الصبرِ                                 |
| ۸٠               | السببُ الخامس: عدمُ التعاون والنُّصرَةِ بين المسلمين:                  |
| ۸۱               | السببُ السادس: غيابُ المُصْلِحِين:                                     |
| ΑΥ               | السبب السابع: عدمُ الأمرِ بالمعروفِ والنهيِ عن المنكر:                 |
| ۸٥               | السببُ الثامن: الفسوقُ والمعاصي والظُّلم:                              |
| ۸۸               | السببُ التاسعُ: الكفرُ بأنعمِ اللهِ - سبحانه- وعدمُ شكره:              |
| ۸۸               | السببُ العاشرُ: ذهابُ النبيِّ عُلَيَّ وأصحابهِ عِفْهُ:                 |
| ما:ما            | السببُ الحادي عشر: التحايلُ والتَّلاعبُ في المالِ والتِّجارةِ وغيرِه   |
| 47               | السببُ الثاني عشر: ذهابُ العلم:                                        |
| ۹۷               | الأمرُ الرابع: معرفةُ نعمة الأمن في المجتَّمَعِ                        |
| ١٠٨              | الأمرُ الخامس: معرفةُ أسبابِ ذهابِ الأُمنِ                             |
| ١٠٨              | السببُ الأولُ: الحِدَّةُ والعُنفُ ومواجهةُ الأُمورِ بالقوة             |
| أشرطةِ وغيرِ ذلك | السبب الثاني: الطعنُ في ولاةِ الأمرِ في المجالسِ وعلى المنابرِ وفي الا |
| ١١٩              | والسببُ الثالثُ: من أسباب ذهاب الأمن هو: التكفيرُ على جهل              |

### \_ كيف تواجه الفتن \_\_\_

| 178                      | السببُ الرابعُ: طرحُ شُبَهِ التكفيرِ والخروجِ عبرَ وسائلِ الإعلامِ                                |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177                      | 4                                                                                                 |
| 171                      | خطرٌ طرحِ السياسةِ على عامةِ الناس                                                                |
| 171                      | جنايةُ وساً ثلِ الإِعلام                                                                          |
| ١٣٢                      | الكلامُ في السّياسةِ يحتاجُ إِلى علم                                                              |
| ١٣٤                      | رب و                                                                                              |
| 1 8 4                    | السببُ السابع: انتشارُ الرِّشوةِ والفسادِ في المجتمع                                              |
| 187                      | مفاسدُ الرشوة:                                                                                    |
| 187                      | ١ – سلبُ الحقوقِ، وهدرُها، وتعطيلُها:                                                             |
|                          | ٢ – انتشارُ الظلمِ والقهرِ:                                                                       |
|                          | ٣- اعتلاءُ المناصَبِ من غيرِ ذوي الكفاءاتِ والخبراتِ:                                             |
|                          | ٤ – غلاء المعيشة:                                                                                 |
| ١٤٧                      | ٥ – انهيارُ الاقتصادِ ثم الحروجُ على ولاةِ الأمرِ بالمظاهرات:                                     |
|                          | معاقبةُ المرتشي من السياسةِ الشرعيةِ:                                                             |
|                          | السبب الثامنُ: تعدي وسائلِ الإعلامِ على الشريعة                                                   |
| 104                      | السببُ التاسعُ: عدمُ العدلِ بين الرعية                                                            |
| 107                      | عدمُ العدلِ ثغرةُ أهلِ التكفير                                                                    |
| 171                      | الأمرُ السادس: خطر البدعة والمبتدعة                                                               |
| 171                      | أولاً: لأنَّهُ أجرمَ في حقِّ ربهِ                                                                 |
| 170                      | ثانياً: المبتدعُ بُشِّرَ بالنارِ لأنَّهُ أجرمَ في حقِّ الأمةِ الإسلامية                           |
| ٠,٧٢٠                    | ثالثاً: المبتدعُ بُشِّرَ بالنارِ لآنَهُ أجرمَ في حقِّ نفسِهِ                                      |
|                          | كيف تحمي نفسكَ من البدعةِ والمبتدعة؟                                                              |
| وتحذيرِ الناسِ منها. ١٧٠ | أولاً: بتعظيمِ السنةِ، والتمسكِ بها، ودعوةِ الناسِ إليها، وبُغضِ البدعةِ، والبُعدِ عنها،          |
| ١٧٢                      | ثانياً: بمصاحبةِ أهلِ السنةِ، والابتعادِ عن أهل البدعة                                            |
|                          | الأمرُ السابع: خطر العصبية الحزبية                                                                |
| ١٨٣                      | فأما سياتُ حزبِ الله:                                                                             |
|                          | أو لاَ: أنه لا يقولُ ولا يعتقدُ إلا بها كان موافقاً للكتاب والسنةِ واتفقَ عليه سلفُ الأمةِ لا غير |

| انياً: أنهُ -أي: حزبُ الله- في الطاعات لبسَ له متبوعٌ سوى رسولِ اللهِ ﷺ بخلافِ أهلِ الأهواء والبدعِ والفرقةِ والتحزبِ٨٦      | <i>:</i>     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الثاً: أنهُ في الولاءِ، يُوالي أهلَ الإيمانِ بحسَب ما معهم من الطاعات، ويعادي أهلَ البغيِ والعدوانِ بحسَبِ ما معهم من المعاص | į.           |
| رالمنكراتِ.<br>ابعاً: أنه -أي: حزبُ الله- في الجماعاتِ، يرى وجوبَ لزومِ جماعةِ المسلمينَ وإمامهم القائمِ، وأداءِ حقوقِه إليه |              |
| ربعا. له اي عرب المنطانية البدعية :                                                                                          |              |
| على العام أنفُسِهم والخلقِ بما ليس بلازمِ في الشرع                                                                           |              |
| و عرب على الموافق لهم وإبعاد المخالف لهم                                                                                     |              |
| نالثاً: التسميةُ بها لم يُسَمِّ اللهُ تعالى عبادَه المؤمنين                                                                  |              |
| رابعاً: التعصبُ للطائفة أو الجهاعةِ، أو الحزبِ ولو خالفَ الشرعَ                                                              | ,            |
| التحزُّبِ المذموم، وآثارُهُ السيئةُ على الأمةِ الإسلامية                                                                     | أسبابُ ا     |
| مُ الأول: حزبُ الله                                                                                                          | القس         |
| مُ الثاني: حزبُ الشيطان.                                                                                                     | القس         |
| ببابُ التحزبِ المذموم                                                                                                        | أولاً: أس    |
| بُ الأولُ: فسادُ العقيدةِ وَقللُهُ الدين                                                                                     |              |
| بُ الثاني: فسادُ المنهج                                                                                                      | السب         |
| بُ الثالثُ: اتباعُ الظنُّ وما تهوى الأنفس                                                                                    | السب         |
| بُ الرابعُ: الغلُوُّ وسوءُ الفهمِ في الدين، والابتعادُ عن العلماءِ الربانيين                                                 | السب         |
| بُ الخامسُ: حبُّ الدنيا والحرصُ على العلوُّ في الأرض، وفسادُ النيات                                                          | السب         |
| آثارُ السيئةُ للحزبيةِ على الأمةِ الإسلامية                                                                                  | ثانياً: الأ  |
| لتناحُر والتنافرُ والتنازعُ والتحاسدُ والتباغضُ والتدابر                                                                     | W . N        |
| لانشغالُ بالسياسةِ الأوروبيةِ التي أفسدتِ البلادَ والعباد                                                                    | 11.4         |
| قرارُ التحاكمِ إلى الأحكامِ الوضعيةِ، والتهوينُ من أمرِ الأحكامِ الشرعية ٢٠                                                  | ij. <b>٣</b> |
| ىداهنةُ أهلِ البدعِ والتقربُ إليهم، والتلونُ وعدمُ الوضوحِ في الأحكامِ الشرعيةِ إرضاءً للعامة ٢٠                             | ٤. م         |
| شابهةُ أهلِ الكتابِ، واتباعُ سَنَيهم                                                                                         |              |
| ن: الفهم الصحيحُ لأسبابِ العزُّ والنصرِ والتمكينِ والجهادِ في سبيل الله يحف                                                  | الأمرُ الثام |
|                                                                                                                              | المؤمنَ من   |
| ـه الأولى: حالةُ الوَهْنِ «حبُّ الدُّنْيَا وكَرَاهِيَة المَوتِ»                                                              | الحال        |
| ـة الثانيةُ: حالةُ الدَّخَن «انحرافٌ عن السُّنَّةِ، وفَسَادٌ في القلوب»                                                      | الحال        |

| ۲۱۳            | الحالةُ الثالثةُ: حالةُ الفوضي «جاهلٌ يُفتي، ورُوَيْبِضَةٌ يتكَلَّمُ»                                      |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 710            |                                                                                                            |
| 717            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                      |
| <b>Y 1</b> V   | الشرطُ الأولُ: توحيدُ الله عَزَّ وجلّ الخالي من الشركِ                                                     |
| Y 1 V          | الشرطُ الثاني: متابَعَةُ الرسولِ ﷺ الخاليةُ من الابتداعِ                                                   |
| YYY            | أما الشَّرطُ الثَّاني للعزِّ والنَّصرِ والتَّمكينِ فهو: العُدَّةُ المَّاديةُ                               |
| ۲۲۳            | • أما بالنسبة للعُدَّةِ العسكرية                                                                           |
| ۲۲۳            | • وأما بالنسبة للعُدَّةِ البشرية                                                                           |
| YYA            | • فجهادُ النفسِ أربعُ مراتبَ:                                                                              |
| YY <b>9</b>    | • وأما جهادُ الشيطانِ، فَمَرْ تبتانِ:                                                                      |
| ۲۳۰            | • وأما جهادُ الكفارِ والمنافقينَ فأربعُ مراتبَ:                                                            |
| ۲۳۰            |                                                                                                            |
| ۲۳۱            |                                                                                                            |
| ۲۳۱            |                                                                                                            |
|                | الشرطُ الثاني: الرايَةُ الشَّرعيَّةُ                                                                       |
| ۲۳۲            | الشرطُ الثالثُ: إعدادُ العُدَّةِ الماديَّةِ                                                                |
| ۲۳۲            | ثانياً: الأهدافُ الساميةُ التي مِنْ أجلها شُرِعَ القتالُ في سبيل الله                                      |
| أرضِ           | الهَدَفُ الأول: لِتكونَ كلمةُ اللهِ هي العُليا، وكلمةُ الذين كفروا السُّفلي، لِيُعبَدَ اللهُ وحدَهُ في الا |
| ۲۳۰            | ﴿ الهدف الثاني: رَدُّ اعتداءِ المعتدينَ الذين يَعتدونَ على بلادِ المُسلمِينَ                               |
| ۲۳۰            | الهٰدفُ الثالثُ: تَعذيبُ الكافرينَ وشفاءُ صدورِ المؤمنينَ ونَصرُهم                                         |
| سبيل اللهِ ٢٣٥ | الهدفُ الرابعُ: الامتحانُ والابتلاءُ والتمحيصُ لأهلِ الإيهانِ؛ لكي يتحصَّلوا على الشَّهادةِ في             |
|                | أولاً: بالحياةِ السَّعيدةِ في القبر -حياة البرزخ                                                           |
|                | ثانياً: بالمغفرةِ والرحمةِ                                                                                 |
|                | ثالثاً: بتكفير السَّيثاتِ                                                                                  |
|                | رابعًا: بالأجرِ والفوزِ العظيمِ                                                                            |
|                | خامساً: بمحبةِ الله لهم.                                                                                   |
| ۲۳۷            | سادساً: بالخير والفلاح في الدنيا والآخرة                                                                   |

| YYV                                      | سابعًا: بهدايتهم وصلاح بالهم                                                      |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| YTV                                      | ثامناً: بنَجاتِهم من العذابِ الأليمِ وفَوزِهم بجَنَّاتِ النَّعيم                  |
| ۲۳۹                                      | الأمرُ التاسع حرمة الدماء                                                         |
|                                          | السببُ الأول: الحسدُ:                                                             |
| r37                                      | السببُ الثاني: التكفيرُ:                                                          |
| Y & V                                    | السببُ الثالث: الشيطان:                                                           |
| Y & V                                    | السببُ الرابع: مرضُ القلبِ بالشهواتِ والشبهات                                     |
| Y & A                                    | السببُ الخامسُ: الجهلُ بالدين:                                                    |
| 7                                        | السببُ السادسُ: المظاهرات والخروجُ على ولاةِ الأمرِ:                              |
| مل مع الضتن                              | الأمر العاشر المنهج الشرعي المنضبط بالكتاب والسنة في التعاه                       |
| ۲0٠                                      | · ·                                                                               |
| Y0Y                                      | ثانياً: أقوالٌ ومواقفُ للسلفِ الصالحِ في الفتن                                    |
| Yov                                      | ثالثاً: كيف تنجو من الفتن؟                                                        |
| ۲۰۸                                      | أولاً: بتقوى الله في السرِّ والعلنِ، والسمعِ والطاعةِ لوليِّ الأمرِ المسلمِ       |
| ـاعتزِلْ تلـكَ الفـرقَ كلَّهـا، ولا تكـن | ثانياً: أنْ تلزمَ جَمَاعةَ المسلمينَ وإمامَهم، فإنْ لم يكنْ لهم جماعةٌ ولا إمام ف |
|                                          | رأساً في الفتنةِ                                                                  |
| ۲۰۹                                      | ثالثاً: أن تُكثرَ منَ العبادة عامةً ومنْ قيامِ الليلِ خاصةً                       |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | رابعاً: أن تلزَمَ بيتَك، وتُمْسِكَ لسانَكَ                                        |
| 17                                       | خامساً: أن تستعيذَ باللهِ من الفتنِ                                               |
|                                          | الأمر الحادي عشر: معرفةُ أنَّ العلماءَ هم ورثةُ الأنبياءِ، وهم ال                 |
|                                          | المرجعُ عند نزولِ الفتنِ                                                          |
| فجيرات والاغتيالات والخروج               | الأمر الثاني عشر: معرفةُ شُبُهاتِ المُجيزين للمظاهراتِ والت                       |
| rv <del>r</del>                          | على ولاةِ الأمرِ، والردُّ عليها                                                   |
| YV0                                      | الشبهة الأولى                                                                     |

| لشبهة الثانيةلشبهة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لشبهة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لشبهة الرابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لشبهة الخامسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لشبهة السادسةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الشبهة السابعة |
| الشبهة الثامنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الشبهة التاسعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الشبهة العاشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الشبهة الحدية عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الشبهة الثانية عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة الثالثة عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة الرابعة عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة الخامسة عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة السادسة عشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الشبهة السابعة عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة الثامنةَ عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الشبهة التاسعة عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الشبهة العشرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٣٠ نو المرادة والمرادة والمرا |

| ۳۳۲              | الشبهة الثانية والعشرون                                                            |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳٤              | الشبهة الثالثة والعشرون                                                            |
| ٣٣٥              | الشبهة الرابعةُ والعشرون                                                           |
| ***              | الشبهة الخامسة والعشرون                                                            |
| ۳۳۹              | الشبهة السادسة والعشرون                                                            |
| ۳٤۲              | الشبهة السابعةُ والعشرون                                                           |
| ۳٤٥              | الشبهة الثامنةُ والعشرونَ                                                          |
| ۳٤٩              | الشبهة التاسعة والعشرون                                                            |
| ۳٤٩              | الشبهة الثلاثون                                                                    |
| ۳٥١              | الشبهة الحاديةِ والثلاثون                                                          |
| roo              | خاتمة فيها بشرى!ا                                                                  |
| roo              | تبشيرُه الله الله على الأمنِ في بلاد المسلمين بسعادة الدنيا والآخرة                |
| rov              | أو لاً: الأدلةُ من كتابِ الله                                                      |
| roa              | ثانياً: نعمةُ الأمنِ في السُّنةِ المطهرة                                           |
| ئِ والمعاصي. ٣٦١ | السببُ الأولُ: الإيمانُ الصادقُ والعملُ الصالحُ، والابتعادُ عن كلِّ مظاهرِ الشركِ  |
| اءت في السريعة   | السببُ الثاني: تطبيـقُ الحـدودِ التـي فيهـا ردعُ المعتـدي، وكـفُّ الظـالمِ كــا جـ |
|                  | الإسلامية                                                                          |
| ~7~              | فالأمنُ والأمانُ والحياةُ السعيدةُ والبركةُ في ظل شريعة الإسلام                    |
| *78              | السببُ الثالث: إعطاءُ الحقوقِ لأصحابها                                             |
| ~7.8             | أولاً: حقوقُ الرعية على الراعي                                                     |
| '٦٤              | من حق الرعبة على الراعي:                                                           |

| •                           |                                                               |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ٣٦٦                         | ثانياً: حقوق الراعي على رعيته                                 |
| تن والنوازل لأهل العلمِ ٣٦٩ | السببُ الرابع: الصبرُ وعدم الاستعجالِ، والرجوعُ في اله        |
| تِه بها يلي:                | هؤلاء جميعاً يُبشِّرُهم ربُّهم في كتابِه، ورسولهُم ﷺ في سنَّا |
| ٣٧١                         | أولاً: بظلُّ عرش الرحمن يوم لا ظل إلا ظله                     |
| ٣٧١                         | ثانياً: بمحبة الله                                            |
| ٣٧١                         | ثالثاً: بالنجاةِ من النار                                     |
| ٣٧٢                         | رابعاً: يبشرهم بالجنة.                                        |
| ٣٧٢                         | الفهارس العامة                                                |
| rvo                         | فهرس الآياتفهرس الآيات                                        |
| mar                         | فهرس الأحاديث                                                 |
| ٤٠٥                         | فهرس الآثارفهرس الآثار                                        |
|                             |                                                               |

فهرس الفوائد ...... فهرس الفوائد ...... ٤٠٩

الفهرس الموضوعي......الله المعاملين المعاملين

## كتبٌ صدرت للمؤلف:

| ٤ مجلدات  | ١ - العقيدةُ أولاً لو كانوا يعلمون                 |
|-----------|----------------------------------------------------|
| مجلد واحد | ٢- أحسن البيان (طبعة جديدة)                        |
| مجلد واحد | ٣- الدعاء النافع (طبعة جديدة)                      |
| مجلد واحد | ٤ - سبل السلام في صحيح سيرة خير الأنام(طبعة جديدة) |
| مجلد واحد | ٥ - الصحابة رضي الله عنهم (طبعة جديدة)             |
| مجلد واحد | ٦- تبصرة الأنام بالحقوق في الإسلام(طبعة جديدة)     |
| مجلد واحد | ٧- حياة السعداء                                    |
| مجلد واحد | ٨- الفرقان من قصص القرآن                           |
| مجلد واحد | ٩ - البيان من قصص القرآن                           |
| مجلد واحد | ١٠ - البرهان من قصص القرآن                         |
| مجلد واحد | ١١ - ثمرات السيرة النبوية                          |
| مجلد واحد | ١٢ - البشارات النبوية                              |
| مجلد واحد | ١٣ – المبشرون بالجنة                               |
| مجلدان    | ١٤ - السبيل في فقه الدعوة                          |
| مجلد واحد | ١٥ - وسائل الثبات عل الدين                         |
| غلاف      | ١٦- محبة علي بن أبي طالب بين الغلو والجفاء         |
| غلاف      | ١٧ - صيحة نذير (جديد)                              |
| غلاف      | ۱۸ - الحصن الحصين (جديد)                           |
| مجلد واحد | ١٩ - الشيطان العدو المبين (جديد)                   |
| مجلد واحد | ٢٠- وبشر الصابرين (جديد)                           |
| مجلد واحد | ٢١- كيف تواجه الفتن                                |
| مجلدواحد  | ۲۲- المبشرون بالنار                                |
|           |                                                    |



# www.moswarat.com

